
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

Faculdade de Ciências Humanas e da Saúde 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

 

 

 

 

 

Outros sentidos à perversão: 

de Havelock-Ellis e Krafft-Ebbing a Freud. 

 

 

 

 

 

 

Vinicius Amaral Costa 

 

 

 

 

 

Maio 

2011 

 

 



 2 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

Faculdade de Ciências Humanas e da Saúde 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

 

 

 

 

 

Outros sentidos à perversão: 

de Havelock-Ellis e Krafft-Ebbing a Freud. 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso 

como exigência parcial para a 

graduação no curso de Psicologia, 

sob orientação do Prof. Dr. Paulo 

José Carvalho da Silva. 

 

 

 

 

 

Maio 

2011 



 3 

RESUMO 

 

 O que é perversão? Quando um indivíduo ou um ato pode ser dito 

perverso? Conotar alguém ou algo sob esta égide é o suficiente para estabelecer 

um sentido claro entre seus interlocutores? Tomamos como referência, a um 

exemplo de significação acerca deste termo, o “catálogo das perversões” de 

Krafft-Ebing. Nele, a perversão nos é apresentada como um lugar ocupado por 

aqueles que moralmente perturbam a composição de comportamentos permitidos 

sexualmente, sendo o perverso um desviante da sexualidade dita normal. Quando 

Freud, com a psicanálise, dá espaço ao discurso sexual, a perversão passa a ser 

investigada, até que é legitimada como uma das possíveis saídas à castração. 

Neste momento, em que Freud questiona o próprio paciente acerca de sua 

enfermidade, leva a relação do que se é perverso, de um discurso discriminativo 

do conceito, à uma referência de funcionamento psíquico. Com as obras de 

Havelock-Ellis e de Kraft-Ebbing (estes mesmos autores que Freud também se 

influenciou bibliograficamente na construção de seus Três ensaios sobre a teoria 

da sexualidade), elucida-se alguns pontos sobre como se articulava o termo 

“perversão” no discurso da medicina a fim de se compreender historicamente as 

mudanças com as quais se apropriaram deste termo, até que esta “nova leitura” 

das singularidades sexuais abrisse um campo que, no lugar de evidenciar as 

condições que a justificassem como um desvio, despertasse o interesse de 

explicá-las serem como são. 

 

Palavras-chaves: perversão, psicopatologia, psicanálise 

 

 



 4 

SUMÁRIO 

 

 

Introdução ................................................................................................................. 05 

 

1. A perversão na medicina do século XIX ................................................................ 13 

1.1 A perversão em Krafft-Ebing ................................................................................ 16 

1.2 A perversão em Havelock Ellis ............................................................................ 21 

 

2. A perversão na psicanálise .................................................................................... 26 

 

Considerações Finais ................................................................................................ 52 

 

Referências Bibliográficas ......................................................................................... 55 

 

 

 

 

 



 5 

INTRODUÇÃO 

 

 Perversão. Qual é a definição que nos vem quando se é lido “perverso” ou 

até mesmo quando nós nos apropriamos deste termo? Recorre-se ao dicionário 

Aurélio (1993): perversão sf. 1. Ato ou efeito de perverter(-se), 2. Corrupção; 

depravação. Tem também: perverso adj. 1. Que tem malíssima índole. 2. Fig. 

Defeituoso, vicioso. E, por fim: perverter v.t. 1. Tornar perverso ou mau; 

corromper, depravar. 2. Transtornar. P. 3. Tornar-se perverso; depravar-se. 

 A apropriação deste termo de uso tão corriqueiro seria de, não só uma 

outra significação para os estudos psicanalíticos, como também considerado uma 

estrutura, tanto quanto a neurose e a psicose. Mas parece que uma maior atenção 

é voltada a estas estruturas e, ao se deparar com o termo “perversão”, sua 

significação ainda pode advir uma conotação moral, tal qual nos apresenta um 

dicionário. Uma vez que nos referimos ao perverso como aquele que infringe a lei, 

não se comporta sob as normas de condutas morais, enfim, que é de má índole e 

que trai, como usar este termo em contextos teóricos ou científicos sem que nos 

cause um conflito de compreensão conceitual? A obra A parte obscura de nós 

mesmos (2008), de Elisabeth Roudinesco, nos apresenta as metamorfoses ao 

longo da história em torno deste termo, bem como a pluralidade contextual em que 

este é utilizado, indo dos contos libertinos de Sade até as chacinas nazistas de 

Rudolf Höss – apresentando através de grandes figuras emblemáticas a 

interpretação da perversão no Ocidente. Tentando responder à questão “onde 

começa a perversão e quem são os perversos?”, a autora passa não só pelos 

perversos e suas peculiaridades sexuais como também pelas teorias e práticas 

constituídas em torno deste tema, como era visto entre a Idade Média até o final 

da Idade Clássica.  

Antes de tornar-se uma doença considerada psiquiátrica, a perversão era 

confundida com perversidade, denominando aqueles que tentavam converter os 



 6 

homens – inclusive aquele que agia “perversamente” - ao vício, influenciado por 

algo da ordem do divino. O que se denominava como perverso era, então, um ser 

atormentado pelo diabólico sem deixar também de oferecer si mesmo a Deus, 

como um corpo dejeto em oferenda. E 

Embora vivamos num mundo em que a ciência ocupou o lugar da 

autoridade divina (...), a perversão é sempre, queiramos ou não, 

sinônimo de perversidade. E, sejam quais forem seus aspectos, 

ela aponta sempre, como antigamente mas por meio de novas 

metamorfoses, para uma espécie de negativo da liberdade: 

aniquilamento, desumanização, ódio, destruição, domínio, 

crueldade, gozo. (Roudinesco, 2008, p. 11). 

 Se tomamos o perverso como o mau, o ruim, e que não respeita a lei, 

deveríamos ter claro o que é, antes de tudo, a noção de bem, do correto e da lei, 

termos que encerrariam qualquer possibilidade de interpretação ao reduzirem-se 

em uma “moral universal”. Desta moral – inquestionável – dão continuidade, num 

ir-se adiante para uma “cura” ou fala-se sobre este lugar que antes de discuti-lo, 

aponta-o, julga-o. Tal é o caso do catálogo de Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis, 

onde a perversão – e os perversos – são descritos um a um em um referencial 

médico do que são os sexualmente patológicos e, para tal, usar de termos como 

“sexualidade normal” sem conceituá-los mas, apropriando-se destas como 

marcadoras de um lugar. De uma norma que assim é e quem nela não está, não 

está saudável. É este passar por cima de uma discussão que seria crucial para a 

medicina que leva o pensamento médico de Krafft-Ebing a, no lugar de 

compreender os perversos, buscá-los, catalogá-los e até fazer aparecer termos 

como “taras nervosas hereditárias” ou “perversão congênita”. 

 Percebe-se aqui, neste momento médico sobre a perversão, neste querer 

curar, que a perversão não é discutida, mas utilizada como rótulo, um agente 

policiador: “estes são os perversos, o resto, não”. E desta “doença”, uma tentativa 

de cura, isto é, de normalizar as relações sexuais a uma prática do coito reduzida 

à uma certa maneira. Da forma certa. Uma “sexualidade moral universal”. 



 7 

 Se houve na história esta façanha de se registrar a perversão naquilo que é 

singular a cada um – pois já que não atendia à norma, havia de corrompê-la, cada 

um ao seu modo, em 238 casos registrados ao longo da obra – houve também 

aquele que deu seus ouvidos ao sujeito, entre tantos outros médicos que somente 

podiam ouvir uma verdade: Sigmmund Freud. Ao dar seus ouvidos para a verdade 

de cada sujeito, às singularidades, também cria uma escuta à sexualidade 

enquanto noção de que, como vai apontar Foucault, “o sexo” não existe. 

Com a criação deste elemento imaginário que é ”o sexo”, o 

dispositivo de sexualidade suscitou um de seus princípios internos 

de funcionamento mais essenciais: o desejo do sexo – desejo de 

tê-lo, de aceder a ele, de descobri-lo, liberá-lo, articulá-lo em 

discurso, formulá-lo em verdade. (Foucault, 1988, p. 171). 

Surgindo a partir da escuta de seus pacientes, a teoria psicanalítica era 

formulada posteriormente. Esta antecedência da escuta ao saber colocava a 

perversão em um outro lugar de questionamento: por quê são os perversos, 

perversos? O que acontece nesses casos onde a sexualidade somente é possível 

de forma imoral? E qual é afinal esta moral do sexo? Nestes questionamentos, 

Freud acaba por designar sob o termo “perversão polimorfa” uma sexualidade 

comum a todos os homens em seu período infantil – assim, também levanta esta 

constatação polêmica de se falar de uma sexualidade já logo nos primeiros anos 

de vida do ser humano.  

 Recorrer às obras destes autores buscando momentos em que seus 

discursos significavam aquilo que é perverso nos traria uma recapitulação histórica 

de como era o tratamento do perverso naquela época, como poderíamos nos 

apropriar do perverso hoje e quais foram as diferenças apresentadas por Freud 

acerca deste capcioso tema. Uma tentativa de “retorno” aos médicos pré-

Freudianos e às conotações do termo perversão antes da psicanálise. 

 

 



 8 

A ideologia na produção de sentidos 

 

 Tendo como principal interesse evidenciar o contexto em que o termo 

perversão foi empregado em determinados textos da ciência médica do final do 

século XIX afim de compará-lo com os estudos psicanalíticos, ilustrando as 

diferentes formas de conotá-lo, recorreremos brevemente à obra Análise de 

Discurso: princípios & procedimentos (2005) de Orlandi. 

 Apesar de não termos como foco uma análise do discurso, os argumentos 

apresentados a seguir, baseados na mencionada obra, corroboram com esta 

tentativa de se elucidar o emprego do termo perversão e sua condução de forma 

ideologicamente diferente nos dois contextos. 

O que apresenta a Análise de Discurso é que a história não é baseada 

meramente em um fato ocorrido e, então, registrado. Há um poder para aquele 

que faz a história: o poder de se registrar, antes da história, sua própria ideologia 

no processo daquilo que se denomina como produção de conhecimento. Ponto 

crucial que devemos nos atentar antes de prosseguimos com alguns extratos dos 

textos de Krafft-Ebing e Havelock Elis e avaliarmos suas produções de sentidos.  

Isto, partindo da concepção de que “a linguagem é linguagem porque faz sentido. 

E a linguagem só faz sentido porque se inscreve na história” (Orlandi, 2005. p. 25). 

 O sentido que é por nós percebido em qualquer texto que haja alguma 

coerência, independente de seu conteúdo, é exercido na articulação de três 

regiões de conhecimento: a) a teoria da sintaxe e da enunciação; b) a teoria da 

ideologia e c) a teoria do discurso. Indo além da Hermenêutica, a Análise do 

Discurso questiona a própria interpretação. Não há uma “chave” – no termo 

designado pela própria autora – que permita o acesso a uma verdade, tampouco 

este é o seu trabalho. O foco, para a Análise do Discurso, são estes processos 

mencionados acima que envolvem o fenômeno da significação. 



 9 

 Apesar de se interessar pela língua e pela gramática, não é disto que se 

trata, mas do percurso possível de se por em movimentos, no ato da fala ou da 

escrita, os símbolos significáveis - e é esta a própria etimologia de discurso1. E, 

neste ato, observa-se o homem produzindo sentidos. 

 (...) levar o sujeito falante ou leitor a se colocarem questões sobre 

o que produzem e o que ouvem nas diferentes manifestações da 

linguagem. Perceber que não podemos não estar sujeitos à 

linguagem (...). Saber que não há neutralidade (...). A entrada no 

simbólico é irremediável e permanente: estamos comprometidos 

com os sentidos e o político (...) sem cairmos na ilusão de sermos 

conscientes de tudo, permite-nos ao menos sermos capazes de 

uma relação menos ingênua com a linguagem. (Orlandi, 2005. p. 

9.) 

 A Análise de Discurso é pontual em relação ao como uma ideologia pode 

ser produzida em um discurso e onde se pode apontar este momento. Não se 

trata de defender um lado ou criticar outro, mas evidenciar a capacidade de se 

criar sentidos sem nos darmos conta. 

 Para exemplificar esta ideologia na produção de sentidos, adiantaremos 

duas citações, uma de Krafft-Ebing e a outra de Freud, sobre uma patologia que 

leva a qualidade de “adquirido” (grifamos, para destacar, onde ocorre a produção 

de sentido): 

O instinto sexual antipático dessa paciente, que foi claramente 

adquirido, expressava-se de maneira tempestuosa e 

decididamente sensual, e cresceu ainda mais pela masturbação, 

já que o controle constante nos hospitais tornava impossível a 

satisfação sexual com o mesmo sexo. (Krafft-Ebing, 2001, p. 137) 

                                                 
1 A partir do Dicionário etimológico da língua portuguesa de José Pedro Machado: “ato de correr de um lado 

para o outro, de se espalhar para diversos lados; agitação; esforço; idas e vindas (de um barco, das estrelas); 

discurso, conversação. Ou ainda pelo Dicionário etimológico Nova Fronteira da língua portuguesa, de 

Antônio Geraldo da Cunha: percorrer, atravessar; tratar, expor, analisar. 



 10 

(...) uma parte dessa disposição adquirida (se foi realmente 

adquirida) tem de ser atribuída à constituição inata. Assim, na 

prática, vemos uma contínua mescla e mistura do que em teoria 

tentaríamos separar em um par de opostos, a saber, caracteres 

herdados e adquiridos. (Freud, 2006, p.181) 

É neste discorrer de uma frase à outra, de um sentido a outro, que 

podemos perceber a questão ideológica por trás do discurso. Este passar de uma 

sentença a outra é um processo e uma condição de produção da linguagem, 

possível através da ideologia que se materializa em um discurso. Poderíamos até 

analisar partindo do conteúdo, ou seja, interpretar o que poderia estar fazendo o 

autor de Psychopathia sexualis a discursar assim, com estas associações, 

baseando-se em seu contexto, sua biografia, sua ideologia. Mas o foco aqui é a 

diferença na produção de sentido entre um autor e outro, utilizando-se do mesmo 

termo.  

Este sentido que é evidenciado descreve não uma relação direta entre a 

história e o texto, como se os registros que nos são apresentados em nossa 

herança simbólica, bem como os registros que estão acontecendo no dia-a-dia em 

jornais, revistas, programas, conversas do cotidiano, enfim, se encontrassem em 

uma relação de causa-efeito, como se primeiro algo acontecesse e, então, fosse 

registrado. O sentido é “uma relação determinada do sujeito – afetado pela língua 

– com a história” (Orlandi, 2005, p. 47). Isto é, sempre que alguém escreve, 

escreve partindo de um determinado ponto, em determinado contexto e, 

principalmente, motivado por um interesse a dizer aquilo que diz. É o próprio 

sujeito que se apresenta e “não há sujeito sem ideologia” (p. 47). 

Mas não se trata de evidenciar ou não possíveis ludibriações no texto, ou 

tentativas de encobrimento. A ideologia é necessária para qualquer produção de 

sentido e só a partir dela pode-se fazer discursos. Ela é o seu movente: 

 



 11 

Não há, aliás, realidade sem ideologia. Enquanto prática 

significante, a ideologia aparece como efeito da relação 

necessária do sujeito com a língua e com a história para que haja 

sentido. (Orlandi, 2005, p. 48). 

 A Análise de Discurso nos aponta uma postura de se apropriar da História, 

uma conscientização de não ingenuidade sobre a relação entre 

linguagem/mundo/pensamento. Esta não se dá “termo-a-termo”, ela é antes de 

tudo possível, e somente possível, pois há uma ideologia que intervém no curso 

das palavras seqüenciadas, com seu modo de funcionamento imaginário. “São 

assim as imagens que permitem que as palavras ‘colem’ com as coisas” (Orlandi, 

2005, p. 48). 

 Mesmo que o sujeito esteja permeado por uma ideologia que tem como 

princípio o máximo de fidedignidade entre o texto e o fato, esta ainda é uma 

ideologia. E é por esta “colagem” das palavras com as coisas que as filiações 

históricas podem constituir uma memória coletiva e permear as relações sociais 

em redes de significantes. E muito além de se entender o que possibilitou a 

permanência de certos sentidos na história e a extinção de outros, a Análise de 

Discurso vai apontar porque a história se constituiu como tal: pois há o outro e é 

por haver este outro que pode receber o sentido e compartilhá-lo que certos 

sentidos se mantém. A possibilidade de interpretar um texto já estaria assim 

relacionado a um modo de trabalho transferencial e identificatório. A 

impossibilidade de se entender o que permanece e o que não se registra revela 

tais processos transferenciais que não temos controle, por estar justamente 

conduzidos por uma ideologia e pelo inconsciente. “Temos afirmado que não há 

sentido ‘literais’ grudados em algum lugar – seja o cérebro ou a língua – e que 

aprendemos a usar” (Orlandi, 2005, p. 60). 

 Assumindo então que tal “movimentador” de sentidos é de uma ordem fora 

do controle do analista, o que lhe é possível é apontar, no discurso, sua 

observação dos processos e mecanismos de constituição de sentidos e, por sua 

vez, de sujeito. 



 12 

Aqui, trata-se de tentar se aproximar das diferentes formas que os referidos 

sujeitos colocaram em discurso este termo – a perversão – e o que trouxe de novo 

a ciência psicanalítica. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 13 

1. A PERVERSÃO NA MEDICINA DO SÉCULO XIX 

 

Na tentativa de se aproximar da medicina do século XIX focando o termo 

“perversão” e como este se encontra significado em diferentes discursos, 

partiremos da concepção abordada nas obras de Krafft-Ebing (1840-1902) e de 

Havelock Ellis (1859-1939). A opção destes autores, além de sua referência para 

a medicina da época, são os principais estudados na obra Os três ensaios sobre a 

sexualidade (1905) de Freud. 

A dificuldade de se apontar qual é a patologia presente na perversão, qual 

seria o “órgão doente” ou a localização anatômica, acaba por nos apresentar um 

discurso um tanto indefinido sobre o objeto de seu estudo. Tal indefinição é 

demonstrada no “catálogo dos perversos”, livro do psiquiatra Krafft-Ebing, sob o 

título Psychopathia Sexualis (1886). Este objeto de estudo tão obscuro acabou por 

ser registrado sob duzentos e trinta e oito casos diferentes, cada um apresentando 

um relato de vida, comportamento, costumes, relações patológicas supostamente 

hereditárias e maneiras de se relacionar sexualmente. Um livro que, no lugar da 

perversão, apresenta perversões, cada uma em sua singularidade. 

Isaias Pessotti, em Os Nomes da Loucura (1999), apresenta não só uma 

crítica às criações de conceitos para se definir as loucuras como também a 

capacidade classificatória dos cientistas e a elucidação destes momentos na 

história no que diz respeito à impregnação, à colagem, de um valor moral a uma 

dada patologia2. 

Se temos aqui o intuito de nos apropriarmos de alguns discursos de dois 

autores de grande influência para o estudo do tema da perversão enquanto um 

nome que produz sentido, há de nos posicionarmos frente ao contexto daquela 

                                                 
2 Já na Introdução irá diferenciar duas vertentes da classificação oitocentista: uma organicista baseada nos 

dados da anatomia patológica, ora postulando processos orgânicos até mesmo metafísicos e outra mentalista, 

baseada nos processos mentais, com ou sem manifestações orgânicas, esta também denominada “moralista”. 



 14 

época, bem como às transformações do saber médico no final do século XVIII e 

início do século XIX. A idéia de que o termo perversão servia como um veículo ao 

qual uma ideologia baseada moralmente se agregava é corroborada neste 

extenso estudo de Pessotti que afirma que 

(...) às vezes os nomes mudam, enquanto simples nomes, sem 

qualquer modificação conceitual, o que, ao contrário daquelas 

reformulações, não reflete um saber psicopatológico, mas 

preferências semânticas. (Pessotti, 1999. p. 192). 

e estas preferências são muitas vezes 

(...) usadas para marcar uma posição pessoal diante do quadro ou 

para ligar o próprio nome a uma certa designação. (Pessotti, 1999. 

p. 192). 

Com estas conclusões do autor, tentaremos aqui evidenciar este fenômeno 

da produção de sentidos a partir de um conceito. Tratando-se da perversão, esta 

patologia “moralista” – no sentido de um desprovimento organicamente explicativo 

que a justificasse como tal – nos encontramos num campo ainda mais delicado 

onde, longe de se julgar os comportamentos e o tratamento médico da época, 

uma compreensão do que permeava a sociedade deste contexto e as 

necessidades de se tratar os ditos perversos de um determinado modo, poderá 

ser resgatada ao analisarmos os discursos dos autores escolhidos e que 

influenciaram Sigmmund Freud em sua psicanálise. 

Pessotti, ao falar das variações e “evoluções” dos nomes da loucura, 

também enfatiza um importante aspecto que justificaria esta “maratona categórica” 

entre os médicos frente a uma patologia que não se revela clara quanto ao órgão 

doente. Deve-se lembrar que, se há uma demanda social para se curar um 

perverso, seja por motivos morais, seja por de fato uma determinada comunidade 

considerar atitudes atípicas em relação à sexualidade como indícios de uma 

legitima patologia, haverá médicos se prontificando a curá-la. E haveria melhor 



 15 

cartão de visita do que, por exemplo, atribuir seu próprio nome à demanda em 

voga, a partir de uma contribuição semântica particular? 

A história das classificações não está imune às rivalidades e 

distorções intelectuais que acompanham a formação do saber 

médico e de qualquer outro saber. Não são apenas as 

propriedades dos fatos, ou dos eventos, que dirigem as 

classificações. Ao lado delas atuam recursos metodológicos, 

filiações conceituais e doutrinárias, vieses teóricos, propósitos 

práticos e valores da profissão (Pessoti, 1999, p. 204). 

e 

(...) pode ser qualquer dessas coisas, dependendo do ponto de 

vista de quem classifica, incluídas as suas próprias preferências 

semânticas (Pessotti, 1999, p. 208). 

Neste trecho é claro que o fenômeno da produção de sentido serve 

somente para auxiliar a atuação médica que, não baseada em nenhuma 

referência digna das ciências médicas que localiza no organismo os processos 

patológicos – como problemas hormonais, por exemplo – ou a localização do 

órgão doente – no caso da cardiologia –, parte de uma preferência do próprio 

médico, baseado em sua ideologia, utilizando-se dos dispositivos classificatórios 

como instrumento para legitimar sua atividade e garantir-lhe um poder sobre o 

fenômeno. E se Krafft-Ebing fora reconhecido por esta capacidade classificatória 

presente nos seus trabalhos e que influenciou toda sua geração no modo como se 

apropriavam de uma patologia, não podemos desconsiderar que ele também era 

um sujeito pertencente a uma determinada época e seus próprios valores 

ideológicos: 

Era o período em que se começava a trocar as esperanças em 

uma classificação etiológica fundada na anatomopatologia pela 

busca de comprometimentos orgânicos mais gerais, tais como a 

hereditariedade e as degenerescências. (Pessotti, 1999, p. 219) 



 16 

Assim, 

(...) sem o conhecimento da natureza das formas de loucura (e da 

própria loucura, genericamente entendida); sem poder especificar 

os fatores etiológicos das diferentes manifestações da alienação, 

restam os critérios sintomáticos, e as divisões formais, ou 

artificiais. (Pessotti, 1999, p. 270). 

E não era esta a qualidade atribuída a diversos argumentos encontrados no 

“catálogo dos perversos” de Krafft-Ebing, a obra Psichopathia Sexualis, quando 

vai justificar a patologia perversa partindo de questões como vestimenta, 

preferências literárias, apreciações estéticas, independência financeira, posição 

social, profissão...? 

 

1.1 A PERVERSÃO EM KRAFFT-EBING 

 

Nesta obra - Psichopathia Sexualis -, a relação entre perversão e 

sexualidade é indissociável. Trata-se o perverso como um desviante da 

sexualidade normal e configura-se em torno dos casos descrições que podem 

corroborar com a idéia de uma anomalia. As descrições misturam conceitos 

pertinentes à medicina – como demência e histórico de neurose ou epilepsia na 

família -, critérios de fundamentos médicos no mínimo questionáveis – como a 

questão do tamanho do crânio e conceitos do tipo “tara hereditária -, e até mesmo 

características de personalidade – ”gostava de solidão (...), sem interesse pelas 

artes ou pelo belo” (Krafft-Ebing, 2001, p. 13). Ao lado do número catalogado em 

cada caso, um “subtipo” do perverso listado em mais de cinqüenta outras 

categorias baseadas em neuroses sexuais, neuroses espinhais e neuroses 

cerebrais. E se os argumentos para justificar uma patologia parecem absurdos, os 

nomes das subcategorias o são ainda mais, chegando a agrupar conceitos tão 



 17 

díspares, como “bolinagem” com “necrofilia” ou “pederastia” com “pedofilia”. A 

seguir, a ordem dos subtipos apresentados para os 238 casos na obra em ordem 

alfabética:  

- Androginia; 

- Anestesia; 

- Anestesia adquirida; 

- Assassinato por luxúria; 

- Aviltamento de mulheres; 

- Bestialidade; 

- Bestialidade simbólica; 

- Bolinagem;  

- Canibalismo; 

- Conspurcação de mulher; 

- Conspurcação de roupas femininas; 

- Corpolagnia; 

- Debilidade mental adquirida; 

- Delírio erótico; 

- Demência; 

- Demência epiléptica; 

- Demência parética; 

- Escravidão sexual; 

- Exibicionismo; 

- Fetichismo; 

- Ginandria; 

- Hermafrodismo psíquico; 

- Hiperestesia; 

- Histeria; 

- Homossexualidade;  

- Homossexualidade adquirida; 

- Incesto ideal; 

- Insanidade periódica; 



 18 

- Instinto sexual antipático; 

- Lesbianismo; 

- Lesbianismo em transição para viraginidade; 

- Mania homicida; 

- Masoquismo; 

- Masoquismo fetichista; 

- Masoquismo ideal; 

- Masoquismo simbólico; 

- Metamorfose psicossexual; 

- Necrofilia; 

- Ninfomania; 

- Onanismo patológico; 

- Paranóia; 

- Paranóia religiosa; 

- Pederastia; 

- Pedofilia; 

- Perversão3; 

- Pretensa pederastia; 

- Sadismo; 

- Sadismo ideal; 

- Sadismo inconsciente; 

- Sadismo simbólico; 

- Sadomasoquismo; 

- Satiríase; 

- Sexualidade antipática adquirida; 

- Sexualidade antipática; 

- Sexualidade elementar (espinhal); 

- Transexual feminina; 

- Travestismo; 

                                                 
3 Apresentar entre os subtipos da perversão um conceito levando o próprio nome de “perversão” ressalta a 

questão das confusões geradas pelo “furor classificatório”. 



 19 

- Viraginidade; 

- Zoofilia. 

E até mesmo um caso que está subdividido como “Autobiografia de um 

transexual”. Para um exemplo sobre a impregabilidade desses subtipos e os 

adjetivos que alguns destes levam, serão transcritos trechos de dois casos deste 

curioso termo “sexualidade antipática”, onde, no primeiro, trata-se de uma 

“sexualidade antipática adquirida”  

O caso denominado como sexualidade antipática adquirida foi baseado sem 

qualquer contato de Krafft-Ebing com o paciente em questão, mas somente a 

partir de um relato que o suposto perverso teria detalhado algumas passagens de 

sua vida. Seu início na sexualidade com alguém do mesmo sexo aos 13 anos, as 

carícias trocadas com uma empregada, as experiências em bordéis e mulheres 

que quando portadoras de “seios bem desenvolvidos” era “sempre potente e não 

precisava4 usar a imaginação”. Ao final do caso, uma dúvida do próprio paciente 

sobre o nome de sua doença, e uma noção pré-concebida sobre uma sexualidade 

normal versus anormal: 

Se minha condição anormal não se modificar, estou decidido a 

colocar-me sob seu tratamento; e isso principalmente porque, 

depois de uma cuidadosa leitura de sua obra, não consigo incluir-

me na categoria dos homossexuais; e também porque tenho a 

firme convicção, ou pelo menos esperança, de que uma vontade 

forte, assistida e combinada com um tratamento especializado, 

poderiam me transformar num homem com sentimentos normais. 

(Krafft-Ebing, 2001, p. 136). 

E o que viria a ser uma sexualidade antipática somente? Este é o caso de 

Ilma, 29 anos, que veio de uma “família com péssimas taras nervosas” e que 

sofreu, aos 14 anos, clorose e catalepsia por susto. Apaixonou-se por um homem, 

mas se separou e, depois da separação, para ganhar a vida, passou a vestir-se de 

                                                 
4 Transcrição de verbo alterada da primeira para a terceira pessoa. 



 20 

homem. Ora se apresentava como um homem disfarçado, ora uma mulher, 

confusa quanto à atração pelo sexo masculino ou feminino. Foi internada num 

hospital e ali causava furores devido ao seu amor apaixonado pelas enfermeiras 

ou a outras enfermas, sempre do sexo feminino. Apesar de portar uma - nas 

palavras do autor - “inversão sexual considerada congênita”, nada deste caso para 

o caso anterior poderia nos apresentar alguma justificativa para levar em seu 

subtipo o adjetivo “adquirido”. E se parece confuso para quem está lendo, a 

confirmação de que tamanha confusão também permearia naquele quem criou as 

categorias é confirmada nas últimas linhas: 

O instinto sexual antipático dessa paciente, que foi claramente 

adquirido, expressava-se de maneira tempestuosa e 

decididamente sensual, e cresceu ainda mais pela masturbação, 

já que o controle constante nos hospitais tornava impossível a 

satisfação sexual com o mesmo sexo. (Krafft-Ebing, 2001, p. 137). 

 Tanto a dúvida do paciente no primeiro caso, que não sabia bem qual era o 

nome de sua doença, mas sabia que não se tratava de uma homossexualidade – 

e sua necessidade de saber onde estava posicionado –, como esta confusão entre 

sexualidade antipática adquirida ou não e a própria contradição de Krafft-Ebing 

ilustram aquilo que Isaias Pessotti define como “capacidade classificatória” dos 

cientistas, apontando quais as condições e os critérios que determinavam este 

establishment científico. 

 Apesar de o foco da obra ser a loucura, podemos nos apropriar deste modo 

de olhar de Pessotti para estudarmos a perversão. Ainda mais por dedicar quase 

dezessete páginas somente a Krafft-Ebing, pontuando os movimentos e posturas 

na hora de se criar classificações e a apresentação de uma importância essencial 

para este psiquiatra sobre a classificação das espécies na obtenção de um 

diagnóstico. Citando o autor, Pessotti transcreve a seguinte argumentação da 

concepção de Krafft-Ebing sobre o uso classificatório que viria a ser de grande 

importância na história da psiquiatria frente às patologias mentais. 



 21 

A base fundamental de uma patologia frenológica especial está na 

distinção e no agrupamento das formas individualmente diversas 

e múltiplas, de doença, segundo um ponto de vista unitário (...). 

Apesar de todas as dificuldades de uma tentativa desse tipo, não 

se pode renunciar a ela, no interesse do progresso da ciência, 

bem como, da compreensão do leitor (Krafft-Ebing, 1886, apud 

Pessotti, 1999) 

 Nesta sessão, o autor analisará a falta de critérios anatômicos e/ou 

etiológicos para justificar os parâmetros classificatórios de Kraftt-Ebing, restando 

uma solução clínico funcional partindo do pressuposto de que se é possível 

identificar fatores causais que deixariam marcas e, assim, constatar uma 

patologia. Mas parece que no “catálogo dos perversos”, o autor se atrapalha nas 

nomenclaturas e acaba misturando ordens tão diferentes de comportamentos sob 

a mesma perversão (como, por exemplo, homossexualidade e pedofilia) e, para 

justificar tais, utiliza-se de argumentos sobre uma “funcionalidade clínica” mais 

baseadas em questões morais subjetivas na tentativa de criar conceitos que lhe 

concedesse algum poder do que, de fato, dados clínicos médicos que 

justificassem a perversão como uma patologia. Assim, recorrendo à 

hereditariedade e à biografia de seus pacientes, descartaria a necessidade de se 

constatar no organismo do indivíduo algum argumento, fadando este ser perverso 

e excomungado socialmente a um destino já traçado antes de seu nascimento, 

fatalmente e justificado por sua vida relatada e/ou pesquisada. 

 

1.2 A PERVERSÃO EM HAVELOCK-ELLIS 

 

Na obra O Instinto Sexual (1903), podemos apontar a visão que Havelock 

Ellis desenvolvia sobre a sexualidade a partir de uma distinção entre sexualidade 

normal e sexualidade anormal. Serão aqui transcritos alguns fragmentos que nos 



 22 

permitirá analisar de onde partem os estudos desta obra, com um implícito 

julgamento ao posicionar os perversos como representantes de uma sexualidade 

anormal, patológica. Já logo no início do Prefácio, encontra-se definido de onde 

parte suas questões e qual o intuito de sua ciência: aprender o processo exato dos 

fenômenos sexuais para, então, poder classificar o que é normal e anormal no 

desenvolvimento e nas práticas sexuais. 

Enquanto não apreendemos o processo exato que se elabora por 

detrás dos fenômenos variáveis e múltiplos que se apresentam à 

observação, nunca poderemos esperar compreender as relações 

verdadeiras entre as diversas manifestações normais ou anormais 

deste instinto. (Havelock Ellis, 1903, p.VII) 

Nesta obra não vemos focado o fenômeno da perversão, tal qual a obra de 

Krafft-Ebing, mas uma obra sobre a sexualidade humana e apresentações de 

outros trabalhos que já trataram desta questão. Conceitos e teorias para a 

definição de instinto sexual na tentativa, talvez, já mencionada no prefácio, de se 

compreender uma sexualidade normal. 

É no segundo capítulo, Amor e Dor, que algo sobre as perversões começa 

a ser apresentado e que pode valer para o nosso estudo sobre o discurso da 

perversão pela medicina no final do século XIX.  As perversões aqui apresentadas 

são o masoquismo e o sadismo somente, designados como aberrações em 

contraposição do que seria uma sexualidade normal. O ponto a ser enfocado é, 

ressaltando, esta partida dos estudos, este início já estabelecido sobre uma 

indubitável sexualidade normal: “até hoje não se fizeram pesquisas sobre o 

desenvolvimento sexual normal” (Havelock Ellis, 1903, p. IX). 

E parece que nesta díade do normal ou anormal, o autor acaba por criar 

uma terceira categoria, intermediária: os desenvolvimentos “mais ou menos 

normais”. “No Apêndice, encontrarão narrações escolhidas de desenvolvimento sexuais 

mais ou menos normais” (Havelock Ellis, 1903, p. VIII). 



 23 

Falando sobre dor, Havelock Ellis posiciona o sadismo e o masoquismo 

como um comportamento próximo ao do comportamento animal partindo de que, 

nos animais, o amor e a dor estariam associados, tanto que, em muitos dos 

mamíferos, o macho só consegue a fêmea pela violência.  

Do mundo dos animais ao mundo humano, o autor descreve a forma 

violenta e comum a uma certa tribo primitiva africana sobre a relação da dor nos 

rituais de conquista de uma fêmea por um macho: 

A impulsão de infligir a dor se tornou portando um fator da 

requestação e ao mesmo tempo uma idéia agradável para a 

fêmea, porque, tanto nos seres primitivos como nos antepassados 

mais próximos, o vencedor no amor era antes o mais bravo e o 

mais forte que o mais belo e mais hábil. Enquanto não sabe bater-

se, não é considerado como um homem não devendo esperar 

obter os favores de uma mulher. Nos Massais da África, um 

homem não pode casar-se antes de ter ensangüentado a lança, e 

numa outra parte, completamente diferente, do mundo, no 

Daiaques de Borneo, parece claramente que o objetivo principal 

da caça às cabeças consiste no desejo de agradar às mulheres, 

sendo a posse de uma cabeça que a gente mesmo cortou uma 

maneira excelente de ganhar os favores de uma virgem. (A.C. 

Hadden in Head Hunters, apud Havelock Ellis, 1903, p.107)  

Numa tentativa de comparar os comportamentos ditos perversos com 

maneiras menos civilizadas de se desenvolverem na organização sexual, 

exemplifica fenômenos como o “casamento por rapto” comum em algumas tribos 

ou o exemplo, citando Turnbull, sobre um costume dos indígenas na Nova-Gales 

do Sul: 

A sua maneira de requestar é muito estranha. Quando um jovem 

encontra uma mulher que acha desejável, ordena-lhe 

simplesmente de o acompanhar à sua casa. A dama recusa. O 

outro a obriga a obedecer, não somente por meio de ameaças, 



 24 

mas ainda com pancada... (Turnbull in A Voyage round the World, 

1813, p. 98, apud Havelock Ellis, 1903) 

Ao longo do capítulo alguns casos são citados a fim de se detalhar o 

comportamento sado-masoquista e que, pela sua própria descrição, a patologia 

seja apresentada, tal qual faz Krafft-Ebing - inclusive este mesmo autor é 

mencionado diversas vezes ao longo da obra de forma a corroborar com as 

conclusões de Havelock Ellis. 

Ainda sobre o sadismo, Sade é citado de forma biográfica, tentando apontar 

em sua história fatores que auxiliaram o seu desenvolvimento perverso – como 

seus anos de militância e seu casamento arranjado – bem como a própria 

definição de sadismo com relação à Sade e suas perversões sexuais especiais 

apresentadas em suas obras. 

No terceiro capítulo, citando Moll, também se apresenta uma possível 

explicação sobre o uso do chicote como uma típica tara sexual: 

Desde a idade mais tenra, as crianças aprenderam a temer o 

chicote, mesmo sem (...) o experimentar, e um castigo injusto 

dessa espécie (...) desperta freqüentemente uma “cólera” intensa, 

uma excitação nervosas ou mesmo o terror no espírito sensível 

das crianças. (Moll, Untersuchungen über die Libido Sexualis, vol. 

I, apud Havelock Ellis, 1903, p. 18). 

E porque nem todas as crianças se tornam então perversas? Havelock Ellis 

vai explicar um procedimento de maturação bem próximo do que Freud irá 

desenvolver em sua teoria sobre os perversos, em questão do abandono pelo 

prazer na flagelação: 

(...) após a puberdade (...), a atração da flagelação tenha uma 

tendência normal para se apagar como uma criancice, que só 

sobrevive na profundeza do consciente (...), mas sem afetar a 



 25 

conduta, e para só emergir (...) em sonhos eróticos. (Havelock 

Ellis, 1903, p. 168). 

E já que é normal de se apagar, o que seriam então os que não a apagaram? 

Entretanto isto não é invariavelmente verdadeiro para pessoa que 

são organicamente anormais. (Havelock Ellis, 1903, p. 168). 

A idéia de que há uma sexualidade normal na medicina do final do século 

XIX pode ainda ser corroborada por outra obra de Havelock Ellis – A Inversão 

Sexual (1897) – onde, mesmo criticando aqueles que querem curar o invertido por 

qualquer preço e as práticas de Schrend-Notzing que tratava a homossexualidade 

com sessões hipnóticas, prescrição de visita à bordéis depois de fortes doses de 

álcool, a tentativa de acarretar a ereção com prostitutas, entre outras práticas, 

dedica um capítulo inteiro sobre o tratamento da inversão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 26 

2. A PERVERSÃO NA PSICANÁLISE 

 

Neste capítulo, na tentativa de se apresentar como Freud significava a 

perversão, teremos também de explicar sua ciência. Não se tratando somente de 

uma “colagem” em torno deste conceito, a psicanálise reposiciona a própria 

sexualidade humana e, ao longo das obras de Sigmund Freud, não só o termo 

perversão foi freqüentemente utilizado como também todo um arcabouço 

conceitual em torno deste, para dar conta de uma interpretação psicanalítica dos 

processos e constituições perversas em torno, basicamente, do encontro da 

criança com a diferença sexual – ponto este que dá início não só aos estudos da 

perversão como ta própria teoria psicanalítica. Esta investigação geral do tema da 

sexualidade passa a interessar Freud, inicialmente, ao observar na clínica, como 

aponta James Strachey no prefácio dos Três ensaios sobre a teoria da 

sexualidade (1905, p. 121), a importância dos fatores sexuais na causação da 

neurose de angústia e da neurastenia, inicialmente, e das psiconeuroses. 

O prefácio desta obra pode nos aproximar do desenvolvimento inicial 

postulado por Freud e o começo de seus estudos sobre a perversão. 

Historicamente, é na carta 52 a Fliess, no ano de 1896, que Freud faz sua primeira 

referência às zonas erógenas e seus vínculos com as perversões. 

Outra conseqüência das experiências sexuais prematuras é a 

perversão, cujo determinante parece ser o fato de que a defesa 

não ocorre antes de o aparelho psíquico estar completo, ou então 

não ocorre nunca. (Freud, 1896/1986, p.211). 

“Para explicar porque o efeito |da experiência sexual prematura| é, ora a 

perversão, ora a neurose, valho-me da bissexualidade de todos os seres 

humanos” (Freud, 1896/1986, p. 213). E sua relação com a histeria: 



 27 

Ocasionalmente, há uma metamorfose num mesmo indivíduo: 

perverso durante a idade do vigor e, depois, passado um período 

de angústia, histérico. Por conseguinte, a histeria não é a 

sexualidade repudiada, e sim a perversão repudiada. (Freud, 

1896/1986, p.211). 

 Também no mesmo ano, anteriormente à carta 52, com o Rascunho K, 

Freud vai abordar este tema, mas do ponto de vista moral, isto é, na constituição 

de uma moral no homem.  

(...) a vergonha e a moralidade são as forças recalcadoras, e de 

que a região em que ficam naturalmente situados os órgãos 

sexuais, deve, inevitavelmente, despertar repugnância durante as 

experiências sexuais. Quando não existe vergonha (...), ou não 

surge a moralidade (...), ou quando a repulsa é embrutecida pelas 

condições de vida (...), também nesses casos nenhum 

recalcamento e, portanto, nenhuma neurose resulta da 

estimulação sexual na primeira infância. (...) A experiência 

cotidiana nos ensina que, quando a libido atinge uma intensidade 

suficiente, não se sente repugnância e a moralidade é vencida; e 

creio que o surgimento da vergonha esteja vinculado à 

experiência sexual por laços mais profundos. Em minha opinião, 

deve haver uma fonte independente de liberação de desprazer na 

vida sexual: desde que essa fonte esteja presente, ela pode ativar 

as sensações de repugnância, reforçar a moralidade e assim por 

diante. (Freud, 1896/1986, p. 164). 

É em 1908, cinco anos após os Três Ensaios, com o texto Moral Sexual 

“Civilizada” e Doença Moderna, que Freud retoma esta discussão. 

Também, abandonando a teoria inicial da sedução em sua carta 69 - teoria 

que concluiu ao ouvir da boca de seus pacientes que foram seduzidos por seus 

progenitores e que, mais tarde, percebendo a incidência absoluta sobre seus 

casos, passou a considera-la uma “fantasia de sedução” – e no artigo Minhas 



 28 

Teses sobre o Papel da Sexualidade na Etiologia das Neuroses –, Freud 

reconheceu que as moções sexuais eram atuantes já na vida infantil e também 

eram independentes de estimulação exterior. É a hipótese de que haveria uma 

sexualidade infantil a qual é reprimida socialmente e, daí, o caráter patológico de 

qualquer experiência sexual que ocorra durante a infância, levando a criança a se 

reaver com algo que, precocemente, ainda não teria uma constituição psíquica 

desenvolvida para lidar. 

O que interessava a Freud, com essas conclusões, seriam os efeitos 

posteriores da repressão quando a criança atinge a maturidade e quais suas 

conseqüências no comportamento do indivíduo, bem como suas relações 

patológicas. 

 

A criança anterior ao adulto perverso  

 

Freud era um dos que não concordavam que a sexualidade se apresentaria 

somente na puberdade. O discurso médico já apontava casos de possíveis 

indícios de sexualidade anterior à puberdade, mas tomados a título de exemplos 

de patologia: 

É certo que na literatura sobre o assunto encontramos notas 

ocasionais acerca da atividade sexual precoce em crianças 

pequenas, sobre ereções, masturbação e até mesmo atividades 

semelhantes ao coito. Mas elas são sempre citadas como 

processos excepcionais, curiosidades ou exemplos assustadores 

de depravação precoce. Nenhum autor, ao que eu saiba, 

reconhece com clareza a normatividade da pulsão sexual na 

infância (...) (Freud, 1905/2006, p. 163) 

 



 29 

Freud busca relacionar as zonas erógenas do corpo com o 

desenvolvimento daquilo que se considerava como uma sexualidade normal. Ele 

não nega a sexualidade normal, porém, a constata já na infância e se questiona o 

que leva a criança, perversa polimorfa, à sexualidade dita normal. 

A sexualidade que até então considerava-se “inexistente”, é lida como uma 

sexualidade em período de latência, período este organizador da sociedade que 

leva a criança a um homem – ou mulher – reprodutor da espécie. 

As moções sexuais desses anos da infância seriam (...) perversas 

em si, ou seja, partiriam de zonas erógenas e se sustentariam em 

pulsões que, dada a direção do desenvolvimento do indivíduo, só 

poderiam provocar sensações desprazerosas. (...) para uma 

supressão eficaz desse desprazer, [as moções reativas] erigem 

os diques psíquicos já mencionadas: asco, vergonha e moral 

(Freud, 1905/2006, p. 168) 

A moral como um “dique” com que a sociedade educa a sexualidade 

perversa polimorfa para uma sexualidade considerada normal, isto é, genital, 

heterossexual e destinada à reprodução. O que a medicina do século XIX parece 

nos mostrar é que já parte desta moral como algo original, inicial, e dela fazer sua 

teoria. Freud vai nos levar a uma certa pré-história também da moral, estudando o 

que seria anterior a esta na formação do indivíduo. 

Esta postura dos médicos estaria de acordo também com a dos educadores 

que, como o autor mesmo descreve, perseguem como “vícios” todas as 

manifestações sexuais vindas da criança e, mesmo que não possam fazer nada 

contra estas manifestações, considera-as como um critério que torna a criança 

ineducável. Freud passa a se interessar pela possibilidade de se esclarecer a 

configuração originária desta pulsão sexual típica e complexa do ser humano. 

A importância de se desvincular o caráter patológico da vida sexual infantil 

é original de Freud. 



 30 

Observe-se que, no percurso para o conhecimento, começarmos 

por fazer uma idéia muito exagerada da diferença entre a vida 

sexual infantil e madura, e agora fazemos uma emenda a isso. 

Não só os desvios da vida sexual normal, como também a 

configuração normal desta são determinados pelas manifestações 

infantis da sexualidade. (Freud, 1905/2006, p.193) 

No resumo, ao final do texto, Freud sintetiza sua teoria já apresentada da 

perversão. Esta consiste em tomar a pulsão sexual não com tanta clareza e 

objetividade como se era tomada até então e, talvez, até por esta postura, fazer da 

perversão um fenômeno que desencadeasse julgamentos no lugar de tentativas 

de compreensão. Esta pulsão sexual estaria composta de diversos fatores e, no 

caso dos perversos, estaria desfeita enquanto uma pulsão unida destinada a um 

alvo genital, mas sim encontrada em seus componentes parciais. 

Com isso, as perversões se revelaram, de um lado, como 

inibições do desenvolvimento normal e, de outro, como 

dissociações dele. (Freud, 1905/2006, p. 218) 

 

Uma moral sexual 

 

Apresentando a obra Ética Sexual (1907) de Von Ehrenfels, Freud vai 

apontar a diferença entre duas morais da espécie humana. Uma seria a 

denominada “natural”, condizente à conservação da saúde e eficiência. A outra, 

denominada “civilizada”, seria uma moral pautada pela produção intensa de 

subsídios para nossa cultura. Estes estudos resultaram, em 1908, no texto Moral 

sexual “civilizada” e doença moderna. 

Esta moral civilizada coexistiria com a moral natural, organizando os 

homens através da monogamia. Porém, as diferenças naturais que existem entre 



 31 

o gênero masculino e o gênero feminino acabam por transgredir esta moral 

civilizada, gerando conflitos por uma moral que acaba sendo dupla. 

(...) uma sociedade que aceita essa moral ambígua não pode levar 

muito longe o ‘amor à verdade, à honestidade e à humanidade’ 

(Von Ehrenfels, ibid., p. 32 e segs), e deverá induzir seus membros 

à ocultação da verdade, a um falso otimismo, e a enganarem a si 

próprios e aos demais. (Freud, 1908/2006, p. 169) 

Refere-se à modernidade discorrendo em variados exemplos de como a 

produção cultural intensificou-se a ponto de exigir das condições naturais do 

homem mais do que seu organismo é capaz. São citados diversos outros autores 

que também observaram as neuroses da modernidade, entre eles, Kraftt-Ebing. O 

que Freud aponta como deficiente nestas teorias é a insuficiência para explicar 

certas peculiaridades dos distúrbios nervosos e a ignorância de que se 

considerava o fator etiológico mais importante: a repressão da vida sexual. 

Baseado em suas experiências clínicas, Freud contribui para estas teorias 

postuladas em sua época nomeando dois grupos de distúrbios nervosos 

observados em seu trabalho: as neuroses, de natureza tóxica – denominadas 

também de neurastenia – sem relação com fatores hereditários; e as 

psiconeuroses, onde há influência hereditária e que o fator de causação não é 

claro. Mas o que Freud enfatiza nos sintomas dessas psiconeuroses – histeria, 

neurose obsessiva, etc... – é que estão relacionados com a atuação de complexos 

ideativos oriundos do inconsciente e que sofreram repressão. 

Freud relaciona a capacidade exclusiva do homem em “transformar” os 

instintos sexuais em atividades de manutenção da cultura sem perda da 

intensidade que lhe é naturalmente própria. A esta capacidade, ele chama 

sublimação.  

(...) durante esse desenvolvimento, uma parte da excitação sexual 

fornecida pelo próprio corpo do indivíduo inibe-se por ser inútil à 

função reprodutora, sendo sublimada nos casos favoráveis. Assim, 



 32 

grande parte das forças suscetíveis de utilização em atividades 

culturais são obtidas pela supressão dos chamados elementos 

pervertidos da excitação sexual (Freud, 1908/2006, p. 175) 

Trata-se, a isto que se diz de sublimar, de destinar estas pulsões – que em 

Freud são sempre parciais – consideradas perversas em seus alvos ou finalidades 

não à satisfação, mas às ações de manutenção da cultura. Somente as pulsões 

destinadas à reprodução sexual devem ser satisfeitas, para que não deixem de se 

reproduzir e manter a ordem anunciada em uma cultura. Deste ponto de vista, 

consideraria o perverso como aquele que no lugar de ter suas pulsões investidas 

nas atividades, saciaram-nas naquilo que é constituído nos seus primórdios – que 

Freud mais adiante relacionaria o papel fundamental da mãe nesta constituição – 

e que não sofreram recalque.  Daí, a máxima Freudiana: “a neurose é o negativo 

da perversão”. 

Defini as neuroses como o ‘negativo’ das perversões porque nas 

neuroses os impulsos pervertidos, após terem sido reprimidos, 

manifestam-se a partir da parte inconsciente da mente - porque as 

neuroses contém as mesmas tendências, ainda, que em estado de 

‘repressão’, das perversões positivas. (Freud, 1908/2006 p. 177) 

A sexualidade iniciava-se já no bebê, de forma auto-erótica, onde a 

obtenção do prazer não era satisfeita só pelos genitais, mas também de outras 

partes do seu corpo. Desenvolvendo-se à primazia genital, onde a escolha de um 

amor objetal deslocaria o indivíduo deste estádio, este passaria a destinar suas 

pulsões à serviço da reprodução. A diferença no discurso Freudiano sobre a 

perversão, antes vista como um efeito, agora é causa que, recalcada, manifesta-

se nos sintomas dos neuróticos, sendo originária em todos os seres anteriormente 

a vida neurótica, e não mais uma patologia, algo que “surge” pelas mais variadas 

– e pouco consistentes – causas. 

 

 



 33 

Homossexualidade sublimada 

 

No texto Leonardo da Vinci e uma lembrança de sua infância (1910), Freud 

vai bancar uma análise de um artista o qual, não só grande parte da sociedade 

ocidental, o próprio autor nutria muito respeito. Tomando referências de diversos 

biógrafos, o interesse inicial é sobre as relações que da Vinci mantinha com seus 

pupilos que, além de não chegar às relações sexuais de fato, a própria atividade 

sexual em si parecia não condizer com ele, considerado por muitos de seus 

contemporâneos como um homem assexuado. 

Edmondo Solmi, entre todos os biógrafos, parece ter sido o único a ter 

“solucionado” um certo problema sobre uma exigência que dificultava o artista de 

finalizar suas obras: 

O seu insaciável desejo de tudo compreender em seu redor e de 

pesquisar com atitude de fria superioridade o segredo mais 

profundo de toda a perfeição condenou sua obra a permanecer 

para sempre inacabada (Freud, 1910/2006, p.82) 

Situando-se além – ou aquém – do amor e do ódio, seus afetos eram 

subordinados e submetidos ao instinto de pesquisa. Indiferente do bem ou do mal, 

tinha a vontade de saber: 

Leonardo recomendaria o estudo da natureza como norma para o 

pintor... e depois a paixão pelo estudo tornou-se dominante; não 

mais queria estudar pelo amor à arte mas, sim, pelo próprio amor 

ao estudo (Freud, 1910/2006, p. 84) 

Esta “lembrança infantil” citada no título trata-se na verdade de uma 

fantasia: um abutre abrindo a boca do pequeno da Vinci e introduzindo uma 

cauda. Freud compara esta cena a uma certa memória que se mantém da época 

de amamentação e sua relação com um desejo que se expressa naturalmente em 



 34 

mulheres ou homossexuais passivos. Trataria-se da transformação de uma 

situação pela que todos nós já nos sentimos confortáveis – o período de 

amamentação – e que em nós sobrevive na forma de uma impressão orgânica. 

Freud até tenta fazer uma aproximação da deusa (Mut) e mãe (Mutter), tomando a 

fábula egípcia deste animal que por possuir entre seus semelhantes somente o 

gênero feminino, era então fecundado pelo vento. Mas, para o autor, a 

substituição da mãe pelo abutre revelaria um conhecimento da ausência do pai 

por parte de da Vinci e da solidão que acabou por compartilhar junto à sua mãe. 

Essa ausência traria uma maior atenção ao enigma que viveu Da Vinci acerca de 

seu pai, se comparando às outras crianças cuja figura paterna já se conhece 

desde o princípio. Sua vontade de pesquisar viria da tentativa de aliviar-se deste 

tormento: “Saber de onde vêm os bebês e o que tem a ver o pai com sua origem” 

(Freud, 1910/2006, p.99). 

A constância de freqüentes perguntas nas crianças em um certo período 

poderia ser tomada como substituta daquela pergunta que nunca se faz: “de onde 

vêm os bebês?”. Como uma substituição da repressão sexual, da Vinci seria um 

exemplo daquilo que Freud apresenta como um tipo de “homossexualidade ideal”. 

A pesquisa compulsiva no adulto, oriunda do inconsciente, apresentaria não só o 

desenvolvimento da faculdade do intelecto, mas, também, uma capacidade de 

sublimação por meio da pesquisa que, não retornando ao inconsciente, não 

conduziria a um conflito neurótico. Esta “homossexualidade ideal” seria, então, 

uma homossexualidade sublimada. 

Freud retoma suas teorias sexuais infantis sobre a época em que se atribui 

um pênis à mãe – tal qual nos apresenta a imagem de Mut no mito egípcio – para 

dar início a uma interpretação do sonho do abutre para da Vinci. Isso, de um 

interesse que a própria criança tem pelo seu genital e sua associação a todas as 

outras pessoas ou, até mesmo, coisas e seres inanimados. O encontro com o 

genital feminino, este outro sexo que até então era incabível, surte no menino, 

inicialmente, a idéia de que um pênis ali crescerá um dia. Quando percebe que 



 35 

isso não acontece, ainda mantém a fantasia da primazia do falo e, logo, o pênis 

que ali existia fora castrado. Daí, a ameaça de castração. 

Freud sugere que a constatação da falta de pênis nas mulheres e, 

principalmente, naquela que lhe parecia tão poderosa e “completa” – a mãe -, 

pode transformar este desejo e atração pelo outro sexo em seu oposto. Desta 

forma, repulsivamente, o menino buscaria filiação com o mesmo sexo. O fetiche 

traria traços indeléveis desta fase onde se fixou a existência de um pênis para a 

mãe. 

Um culto fetichista cujo objeto é o pé ou calçado feminino parece 

tomar o pé como mero símbolo substitutivo do pênis da mulher, 

outrora tão reverenciado e depois perdido. Sem o saber, os 

`coupeurs de nattes´5 desempenham o papel de pessoas que 

executam um ato de castração sobre o órgão genital feminino. 

(Freud, 1910/2006, p.103) 

Para essas constatações tão polêmicas – ainda mais para a época – sobre 

a existência de pênis nas mulheres, Freud busca embasamento nas analogias 

biológicas existentes entre o desenvolvimento mental de cada indivíduo como uma 

reprodução abreviada do processo de desenvolvimento da espécie humana onde 

o próprio exemplo de Mut, a mãe andrógina, ilustraria este momento a partir de um 

mito. O falo, em Mut, longe de ser uma aberração, simboliza à mãe natureza sua 

potência fertilizante. 

Apesar de uma amostragem reduzida de homossexuais psicanalizados, a 

coincidência de seus relatos não a tornaria desconsiderável: 

Em todos os casos de homossexuais masculinos, os indivíduos 

haviam tido uma ligação erótica muito intensa com uma mulher, 

geralmente sua mãe, durante o primeiro período de sua infância, 

esquecendo depois esse fato; essa ligação havia sido despertada 

                                                 
5 Pervertidos que sentem prazer em cortar o cabelo das mulheres. 



 36 

ou encorajada por demasiada ternura por parte da própria mãe, e 

reforçada posteriormente pelo papel secundário desempenhado 

pelo pai durante sua infância (Freud, 1910/2006, p.105) 

Freud apresenta uma interpretação dos papeis materno e paterno na 

constituição da homossexualidade no lugar de posicioná-los em uma “espécie 

diferente” ou um “terceiro sexo”. É interessante destacar o trecho em que Freud 

apresenta as influências do pai e da mãe na escolha objetal de seu filho e 

perceber sua articulação em torno da homossexualidade e em que lugar a 

significa: 

Na verdade, parece que a presença de um pai forte asseguraria, 

no filho, a escolha correta de objeto, ou seja, uma pessoa do sexo 

oposto (Freud, 1910/2006, p.105). 

E, desta afirmação, uma extensa nota de rodapé, acrescentada nove anos depois: 

A pesquisa psicanalítica contribuiu para a compreensão da 

homossexualidade com dois dados incontestáveis sem, no 

entanto, considerar que esgotou o estudo das causas 

determinantes dessa aberração sexual. O primeiro é a fixação das 

necessidades eróticas da mãe, conforme foi dito acima; o 

segundo está contido na afirmação de que qualquer pessoa, por 

mais normal que seja, é capaz de fazer uma eleição de objeto 

homossexual, e mesmo já a terá feito em alguma época de sua 

vida e, ou ainda a conserva em seu inconsciente, ou, então, 

defende-se desta com vigorosas contra-atitudes. Essas 

descobertas põem fim a qualquer pretensão que possam ter os 

homossexuais de serem considerados como um “terceiro sexo”, e 

também a qualquer controvérsia sobre homossexualidade inata 

adquirida. A presença de caracteres somáticos do sexo oposto (a 

quota proveniente do hemafrodismo físico) influi enormemente 

para que a eleição homossexual de objeto se torne manifesta; 

mas não é fator decisivo. Deve-se notar, infelizmente, que 

aqueles que se tornaram porta-vozes dos homossexuais no 



 37 

campo da ciência foram incapazes de aprender qualquer coisa 

das deduções estabelecidas pela psicanálise (Freud, 1910/2006, 

p. 105) 

O homossexual passaria a se identificar com a mãe e com o sexo feminino 

a ponto de eleger o objeto que sua própria mãe elegeu. Esta seria uma saída 

possível que o menino encontraria por ter de reprimir seu amor pela mãe. Seria 

um retorno ao auto-erotismo, substituindo a própria imagem de si, na infância, por 

um objeto do mesmo sexo. Amaria os meninos da maneira que este foi amado 

pela sua mãe. É uma escolha de objeto segundo o modelo do narcisismo, este 

personagem da mitologia que amava sua própria imagem mais do que qualquer 

outra. Escolhendo um homem, o homossexual fugiria das mulheres. 

Freud enfatiza que esta explicação sobre da Vinci ilustraria “uma 

homossexualidade” frente outras possibilidades. Esta homossexualidade diz de 

uma mãe que teria em sua relação com o filho projeções que iriam além de uma 

simples função materna, de educação e zelo, mas fantasias sobre saciar-se em 

suas próprias questões como mulher. 

No seu amor pelo filho, a pobre mãe abandonada procurava das 

expansão à lembrança de todas as carícias recebidas e à sua 

ânsia por outras mais. Tinha necessidade de faze-lo, não só para 

consolar-se de não ter marido mas também para compensar junto 

ao filho a ausência de um pai para acarinha-lo. Assim, como todas 

as mães frustradas, substitui o marido pelo filho pequenos, e pelo 

precoce amadurecimento de seu erotismo privou-o de uma parte 

de sua masculinidade (Freud, 1910/2006, p.123) 

Assim, devido ao excesso de tempo mantido sob uma inibição pela 

realização provida à mãe, da Vinci não pôde desejar tais carícias e beijos de outra 

mulher. 

Sua sede de saber como um resquício de uma mãe dominadora onde, na 

ausência de um pai, tomou Leonardo da Vinci como seu único consolo. O amor 



 38 

que tinha por sua mãe foi reprimido, manifestando-se tardiamente em sua 

admiração por jovens rapazes, assim como fora admirado por sua mãe. Freud, 

baseando-se nos estudos de Vasari – que apontava a freqüência de mulheres 

sorridentes e lindos rapazes nos primeiros trabalhos –, interpreta a produção 

artística como uma válvula de escape para seu desejo sexual reprimido. 

E esta sua homossexualidade sublimada não estaria relacionada a algum 

funcionamento raro ou inferior, mas possível de se evidenciar também naqueles 

denominados “normais”: 

Não mais consideramos que a saúde e a doença, ou que os 

normais e os neuróticos se diferenciem tanto uns dos outros e que 

traços neuróticos devem necessariamente ser formados como 

sendo prova de uma inferioridade geral. Hoje em dia, sabemos 

que os sintomas neuróticos são estruturas que funcionam como 

substitutos para algumas conseqüências de repressão, à qual 

devemos submeter-nos no curso de nosso desenvolvimento, 

desde a criança ao ser humano civilizado (Freud, 1910/2006, 

p.136) 

 

A fantasia de espancamento 

 

Ao se deparar com uma série de relatos fantasiosos sobre uma criança  

sendo espancada, Freud dedica um texto – Uma criança é espancada (1919) - 

com reflexões deste tema que tanto chamou sua atenção, logo no início de sua 

prática psicanalítica. Suas inquietações levaram-no a formular algumas teorias 

sobre a repetição desta cena entre seus analisandos, discorrendo sobre quem é 

que estava batendo nesta criança, quem era a criança, qual seu sexo, entre outras 

contingências. 



 39 

O que nos importa focar é que a característica de satisfação auto-erótica 

destas fantasias era considerada um traço primário da perversão. Estariam aí, os 

primeiro passos de se tentar definir a causa da perversão na vida adulta, ou 

melhor, de se manter no adulto esta peculiaridade de uma vida sexual infantil. A 

hipótese apresentada é a de que um dos componentes da função sexual que se 

deveria ser despertada na puberdade ocorre precocemente na vida ainda infantil e 

se fixa, sendo afastada dos demais processos posteriores envolvidos no 

desenvolvimento sexual “normal” genital. O que se denominava sexualidade 

anormal seria para a psicanálise um traço sobrevivente e “parado no tempo” de 

uma fixação na infância. Apesar da impossibilidade de se explicar o porquê desta 

fixação ocorrer em alguns casos e em outros não, e a escolha sobre qual esta 

fixação atua, era sempre exatamente sobre o componente que precocemente não 

fora recalcado.  

Freud sugere a hipótese, mesmo que ainda não confirmada, de que os 

fenômenos ditos perversos poderiam ser considerados como reminiscências que 

não sofreram a participação do recalque comum nos processos de educação: 

(...) naturalmente seria importante saber se a origem das 

perversões infantis a partir do Complexo de Édipo pode ser 

afirmada como um princípio geral. Embora isto não possa ser 

resolvido sem mais investigações, não parece impossível. (Freud, 

1919/2006, p. 208) 

Levando, assim, a perversão não como algo que fora “somado” ao indivíduo 

saudável, mas, inversamente, considerando este indivíduo dito saudável como 

alguém que sofrera uma subtração decorrente do recalque atuante na perversão 

polimorfa que desembocaria em uma sexualidade genital. 

Já que o recalque é uma intervenção própria da espécie humana na 

educação da sociedade a fim de uma organização sexual – heterossexual, genital 

e monogâmica – trata-se de uma ação efetuada sobre os instintos biológicos, 

naturais, do “animal” humano. Só há recalque na presença de qualquer destas 



 40 

manifestações que possam ir contra esta organização sexual. Mas a criança, 

ainda “mais animal do que homem” ao adentrar a cultura, não deixa de reconhecer 

estes movimentos: 

A criança parece estar convencida de que os genitais têm algo a 

ver com o assunto, muito embora, em suas constantes cogitações, 

possa procurar pela essência da presumida intimidade entre os 

pais em relações de outra espécie, tais como no fato de dormirem 

juntos, de urinarem na presença um do outro, etc... e o material 

desse último tipo pode ser mais facilmente apreendido em 

imagens verbais do que o mistério que está relacionado com os 

genitais (Freud, 1919/2006, p. 203) 

Desta constatação, de que a criança é submetida a uma norma sexual, 

Freud também considera o que é de fato uma psicanálise, colocando-a como um 

rememorizar destas lacunas ainda não-significadas do indivíduo em seus 

primeiros anos de idade: 

(...) o trabalho psicanalítico só merece ser reconhecido como 

psicanálise quando consegue remover a amnésia que oculta do 

adulto o seu conhecimento da infância desde o início (isto é, desde 

um período aproximadamente entre o segundo e o quinto ano de 

vida). (Freud, 1919/2006 p.199) 

Um romance edípico que só pode ter um destino: o fracasso. Este fracasso 

necessário conduz a criança a um futuro genital e, na hipótese Freudiana, o 

masoquismo seria uma regressão aos estágios pré-genitais, sádico-anais, em 

conseqüência de uma repressão que não logrou a castração, isto é, que não atuou 

sobre o Complexo de Édipo.  

A fantasia de “ser espancado” estaria relacionada com uma convergência 

dos sentimentos de culpa e amor sexual, “não é apenas o castigo pela relação 

genital proibida, mas também o substituto daquela relação” (Freud, 1919/2006, p. 

205). 



 41 

No exemplo do masoquismo, a possibilidade de uma vida sexual só foi 

possível nesta substituição. Diferente do discurso da medicina do final do século 

XIX, Freud apontava esta forma dita perversa de se obter alguma satisfação 

sexual – no mesmo texto descreve um paciente que se masturbava pensando-se 

espancado pela própria mãe e por outras mulheres – como uma forma que se 

difere por não adequar a um considerado modo de se organizar sexualmente, não 

compondo o modo que se organizam a maioria da população que, ao invés de 

satisfazer esta “culpa universalmente herdada” do amor edípico por via de uma 

repressão, encontra a satisfação regredindo às fases pré-genitais. 

No mesmo texto, Freud, pela primeira vez, assume sua conclusão de que a 

perversão seria um fenômeno ocorrente em todos os processos de constituição da 

sexualidade, seja “normal”, seja “anormal”: 

(...) a perversão não mais é um fato isolado na vida sexual da 

criança, mas encontra o seu lugar entre os processos típicos, para 

não dizer normais, de desenvolvimento que nos são familiares. 

(Freud, 1919/2006, p. 207) 

E a homossexualidade não só se reduziria ao ser explicada como um fator 

congênito, como também a situa como um estágio do desenvolvimento libidinal: 

De modo que se pode imaginar como é pequeno o valor que se 

deve atribuir, por exemplo, a uma afirmação de que um caso de 

homossexualismo é congênito, quando o motivo dado para se 

acreditar que o seja e que, desde os seis ou os oito anos, a 

pessoa em questão só sentiu inclinações para o seu próprio sexo. 

(Freud, 1919/2006, p. 208) 

 

 



 42 

A mulher homossexual 

 

Em 1920, a partir do texto A psicogênese de um caso de homossexualismo 

numa mulher, Freud relata a história que obteve de uma jovem de dezoito anos 

que chegou até o seu consultório através de seu pai, em busca de tratamento. 

Sua queixa era a de que sua filha demonstrava comportamentos homossexuais, 

particularmente destinados a uma “dama da sociedade” tendo dez anos de idade a 

mais que ela. Tal atitude incomodava a família, pois, entre outras coisas, parecia 

difama-la ao assim se comportar publicamente na demonstração desses tipos de 

afetos. 

O pai, apesar de ter “um coração tenro e bem conceituado”, não podia 

deixar de demonstrar certa amargura com o comportamento de sua filha, 

buscando ajuda médica e acreditando que um casamento arranjado despertaria os 

instintos “naturais”. Já a mãe, esta não era relatada com a mesma facilidade com 

que era o pai. A mãe, ao contrário, parecia não demonstrar tal amargura perante a 

filha, chegando até a ter credibilidade para compartilhar de seus relatos. A mãe já 

havia sofrido de problemas neuróticos e destinava um tratamento áspero para com 

sua única filha, diferente do tratamento destinado aos outros três filhos, todos do 

sexo masculino. 

Após uma breve apresentação do caso, Freud vai argumentar sua relação 

com este pedido de cura vindo pelo pai do qual não só descarta qualquer 

possibilidade de garanti-la, como expõe sua opinião acerca do caso, partindo da 

premissa que a jovem não se encontrava em condições de enfermidade: 

(...) outros aspectos desfavoráveis no presente caso eram os fatos 

de a jovem não estar de modo algum doente (não sofria em si de 

nada, nem se queixava de sua condição) e de a tarefa a cumprir 

não consistir em solucionar um conflito neurótico, mas em 



 43 

transformar determinada variedade da organização genital da 

sexualidade em outra. (Freud, 1920/2006, p. 162) 

Nas palavras que utiliza em seu depoimento, acaba por apresentar a 

perversão – no caso, a homossexualidade – não como uma degeneração de uma 

sexualidade patológica, pressupondo a heterossexualidade como a referência 

saudável, mas a conota enquanto uma organização genital, já partindo da teoria 

do Complexo de Édipo apresentada anteriormente e nas variedades com que 

cada indivíduo sairá da castração. Freud é enfático no que diz da posição do 

indivíduo de querer ou não “abandonar o caminho que é proibido pela sociedade”. 

Assim, o que Freud pode oferecer aos pais é que estudaria o caso 

cuidadosamente durante algumas semanas ou meses para avaliar o quanto uma 

análise teria êxito. 

Também, antes de dar cabo, apresenta suas observações sobre a 

nomenclatura de “homossexualismo congênito” e “homossexualismo adquirido”. 

Além de afirmar que características físicas do sexo oposto estão presentes em 

qualquer indivíduo, estas não teriam relações com o psiquismo e que, tais 

distinções seriam “antes convencionais que científicas” quando se atribui, por 

exemplo, uma “acuidade de compreensão” ou “lúcida objetividade” como 

características pertencentes ao sexo masculino. O que interessava a Freud não 

era classificar as origens deste comportamento, bem como de qual “região” ele 

viria, mas a própria relação da jovem com seu objeto amoroso e esta se posicionar 

frente a ele de forma inteiramente masculina. Para Freud, esta questão do 

congênito versus adquirido, seria “estéril e desapropriada” (Freud, 1910/2006, 

p.166). 

Depois de alguns encontros, a jovem chegaria à conclusão de que algo de 

seu irmão um pouco mais velho lhe era lembrado em sua dama: “a figura esbelta, 

a beleza severa e a postura ereta”. Freud tem a opinião de que este objeto 

escolhido pela jovem combinava tanto a satisfação de uma tendência 

heterossexual como de uma tendência homossexual: 



 44 

(...) é bem sabido que a análise de homossexuais masculinos em 

numerosos casos revelou a mesma combinação, o que deveria 

nos alertar contra formarmos uma concepção demasiado simples 

de natureza e gênese da inversão e mantermos em mente a 

bissexualidade universal dos seres humanos. (Freud, 1920/2006, 

p. 168) 

A homossexualidade da jovem aponta aquilo que está fora do biológico e 

que poderia ser argumentado a partir da trama familiar a qual ela se encontrava. 

Na puberdade sofrera um grande desapontamento ao desejar conscientemente 

um filho homem vindo de seu próprio pai e ver que sua mãe quem realizara este 

desejo. A jovem tomou uma atitude que não é incomum frente a uma grande 

decepção com o sexo oposto: um afastamento não só do pai como de todos os 

homens. Durante as sessões, a analisanda também trouxe outros indícios que 

corroboravam a esta explicação, como o fato de ter deixado à mãe, que ainda era 

muito bela e admirada pela sociedade, todos os homens ao tornar-se 

homossexual. O fato de se envolver com a dama sempre próximo do local onde 

seu pai trabalhava, acabava por incomodá-lo e a jovem sentia-se como que 

vingando-se dele. 

Deste caso, não só responderia a questão do inato versus adquirido como 

também a criticaria. Freud parte do princípio de que aquilo que denominamos 

adquirido só é possível de sê-lo a partir do que o indivíduo já traz de seu 

nascimento e que parece não só impossível de se separar, como também 

desnecessário, uma vez que não traria alguma “cura” ao problema. 

(...) uma parte dessa disposição adquirida (se foi realmente 

adquirida) tem de ser atribuída à constituição inata. Assim, na 

prática, vemos uma contínua mescla e mistura do que em teoria 

tentaríamos separar em um par de opostos, a saber, caracteres 

herdados e adquiridos. (Freud, 1920/2006, p.181) 



 45 

O que a psicanálise descobre nos estudos da perversão – aqui no caso, a 

inversão – é que uma trama na constituição do indivíduo em sua relação familiar 

influenciará sua escolha de objeto e caberia a esta ciência revelar tais 

mecanismos que culminariam nesta ou naquela escolha de objeto. Levando em 

conta esta descoberta que até então, nas palavras de Freud, fora 

“tendenciosamente obscurecida” pela literatura, a criação patológica de um 

“terceiro sexo” aberrante cai por terra. 

 

O masculino e o feminino 

 

Na infância, a combinação dos instintos parciais com a subordinação à 

primazia genital, a fim de promover a reprodução, ainda não atingiu sua 

completude. Esta afirmação dos Três Ensaios já não satisfaz mais a atualização 

das observações psicanalíticas de Freud. A vida sexual da criança se aproxima a 

da do adulto muito além da mera escolha objetal. A primazia na vida sexual infantil 

não é genital, mas fálica, isto é, “consiste no fato de, para ambos os sexos, entrar 

em consideração apenas um órgão genital, ou seja, o masculino” (Freud, 

1923/2006, p. 158). 

Freud desenvolve sua teoria da sexualidade partindo do menino. Este crê 

que tudo tem pênis, até mesmo os objetos inanimados. Se há ausência real de um 

pênis, entra a fantasia de que um dia irão ali crescer. Ou que já esteve ali e fora 

retirado. Diferente de outras meninas que se “comportaram mal” e perderam seus 

pênis, as mães seriam mulheres que mantém-se com pênis por mais tempo no 

imaginário infantil. Dessa constatação, postula que a mãe para o menino é 

considerada por muito tempo fálica. É uma mulher diferente de todas as outras, 

pois esta sim seria a única a possuir um pênis. 



 46 

A relação da presença ou não de um pênis constitui não só um 

conhecimento acerca das diferenças anatômicas, como também uma série de 

outros correlatos, incluídas as fases do desenvolvimento exposto por Freud em 

seus Três Ensaios. Na fase pré-genital sádico-anal há atividade e passividade – 

antecedentes do masculino e feminino apropriados enquanto direcionamento 

libidinal. Na genital existe masculinidade versus castração, ou seja, pensa-se que 

quem não tem falo em realidade o possuíram, mas lhe fora retirado. Só na 

puberdade têm-se a distinção masculino e feminino. Ao masculino se atribuiriam o 

ativo, o sujeito e a posse de pênis. Para o feminino, o passivo, o objeto e o abrigo 

de um pênis (herança do útero). 

 

O masoquismo na constituição humana  

 

Sob os nomes de pulsão de vida e pulsão de morte, Freud apresenta dois 

moventes que influenciariam as relações objetais do indivíduo. Contrapondo uma 

à outra, estariam constantemente em “disputa” tendo, de um lado, ações que 

visam a autoconservação, manutenção e expansão da espécie e, de outro, uma 

auto-destruição e busca pela total ausência de tensões próximo de um estado 

considerado inorgânico. Esta segunda ação pulsional, dita como pulsão de morte, 

estaria presente em todos os indivíduos, não se tratando de uma exclusividade de 

pessoas “anormais”. 

 Este desejo existente no homem de se recluir e retornar a um estado de 

total ausência tensional, Freud a equipara ao próprio estado de morte, onde Eros 

deixaria de atuar. Sob o denominado principio do prazer, estariam aqueles que se 

conduziriam por estas pulsões de auto-destruição, vendo que a toda vontade de 

prazer por ser insaciável só poderia lograr-se no próprio fim da vida. Ao princípio 

conduzido pelas influências do mundo externo, levando-se em consideração as 



 47 

possibilidades de se satisfazer este aplacamento das tensões, Freud denominou-o 

principio de realidade. São princípios que agem mutuamente. 

Considerando qualquer ação de qualidade destrutiva, seja a si próprio ou à 

outra individuo, como condição da constituição do homem, Freud vai avaliar o 

masoquismo sob três pontos: como sendo uma excitação sexual; uma expressão 

da natureza feminina; ou o próprio comportamento em si. Dessas três 

perspectivas, considera-se um masoquismo que pudesse ser de ordem erógena, 

feminina ou moral. Na erógena (sexual), trata-se da origem mesma biológica do 

masoquismo e que estaria também na constituição dos demais. Mas Freud 

também não a desenvolve além desta constatação, deixando-o como um “assunto 

ainda obscuro”. O que apresenta, baseado nas suas introduções dos conceitos de 

pulsões, não são explicações lógicas, mas a hipótese de que essas pulsões de 

morte encontradas também em outros seres multicelulares, não estariam 

fusionadas, amalgamada, como costumamos perceber e que também poderiam 

sofrer um processo de desfusão. Já quanto ao feminino, seria a manifestação que 

Freud presenciou de suas observações psicanalíticas, em fenômenos atrelados a 

indivíduos impotentes ou compulsivos masturbadores (conforme tópico VI de Bate-

se numa criança). O masoquismo teria a finalidade de induzir alguma potência ao 

ato sexual, que não lograria fora da manifestação agressiva enquanto ato. O 

masoquista quer ser tratado como uma criança mal-criada que merece ser punida, 

tendo seu prazer advindo de lembranças das punições que sofrera quando 

criança, inclusive exigindo elementos ou ornamentos que pudessem compor esta 

cena. 

Tanto o masoquismo quanto o sadismo estariam ligado ao instinto de morte 

operando no organismo. O que diferenciaria um caso de outro é a admissão do eu 

(self) como o próprio objeto para o masoquista: 

(...) pode-se dizer que o instinto de morte operante no organismo – 

sadismo primário – é idêntico ao masoquismo. Após sua parte 

principal ter sido transposta para fora, para os objetos, dentro resta 

como um resíduo seu masoquismo erógeno propriamente dito que, 



 48 

por um lado, se tornou componente da libido e, por outro, ainda 

tem o eu (self) como seu objeto. Esse masoquismo seria assim 

prova e remanescente da fase de desenvolvimento em que a 

coalescência (tão importante para a vida) entre o instinto de morte 

e Eros se efetuou. (Freud, 1924/2006, p. 182) 

O masoquismo também estaria acompanhando o desenvolvimento de todas 

as fases da libido, tendo uma fantasia correspondente para cada: o medo de ser 

devorado pelo animal totêmico com a fase oral; o desejo de ser espancado com a 

fase anal-sádica; e a castração, característica do feminino, seria um correlato às 

fantasias de ser copulado e de dar nascimento. 

Assim, a ética dos bons comportamentos sociais pode causar um resultado 

inverso do esperado. Uma supressão total dos instintos do homem quando não 

possibilitados de alguma evasão na cultura, poderia gerar seres ditos “anormais”, 

seres sado-masoquistas, que não conseguiram suprimir tamanhas pulsões de 

destruição e acabariam por ter de destruir outros de sua espécie ou aquilo que lhe 

restasse: a si próprios. 

 

Por trás do fetiche 

 

Nos Três Ensaios, o fetiche é designado como “um efeito posterior de 

alguma impressão sexual, via de regra recebida na primeira infância” (Freud, 

1927/2006, p. 151). Numa extensão acrescentada a uma nota de rodapé, em 1910 

para os Três Ensaios, Freud afirma pela primeira vez da possibilidade de o fetiche 

representar o pênis que falta à mulher, figurando uma teoria sexual infantil. 

Freud vai reverenciar o fato de que o fetichista raramente sente seu fetiche 

como uma doença que o faz sofrer, indo buscar uma orientação analítica muito 

mais por um reconhecimento de anormalidade vinda de seus adeptos. Acrescenta 



 49 

ainda o fato de um fetichista poder até louvá-lo e ter por ele uma facilitação em 

suas vidas eróticas. 

Menciona-se o termo ‘rejeição’ (Verleugnung) para designar a reação 

específica das crianças que tardiamente seriam consideradas perversas frente às 

diferenças anatômicas genitais. Introduzindo aqui um novo desenvolvimento de 

sua metapsicologia, onde esta rejeição levaria a uma divisão do ego do individuo, 

Freud atribui a esta divisão uma saída possível, que permitiria aquilo que é 

designado como a máxima perversa “Eu sei, mas...”, onde o perverso suportaria a 

diferença sexual, negando esta própria diferença. 

Mas o que é que o fetichista nega? Nega a ausência de um certo pênis. O 

pênis que o fetiche substitui não é qualquer um, mas o pênis da mãe - aquele 

pênis postulado na Organização genital infantil - em que o menino acreditou existir 

e que agora não deseja abandonar, que lhe era tão importante. A freqüência desta 

constatação em seus pacientes levou Freud a esta conclusão: estariam os 

fetichistas demonstrando aí uma possível saída para a castração. 

(...) em todos os casos, o significado e o propósito do fetiche 

demonstraram, na análise, serem os mesmos. Ele se revelou de 

modo tão natural e me pareceu tão compelativo que me sinto 

preparado para esperar a mesma solução em todos os casos de 

fetichismo (Freud, 1927/2006, p. 155) 

Este desejo de não reconhecer uma mãe castrada estava no risco de o 

menino colocar a sua própria posse de pênis em jogo, na possibilidade de ser 

castrado. A rejeição é empreendida com muita energia, a ponto de inalterar sua 

crença de que as mulheres – a partir de sua mãe – possuem um falo. É como se 

tivesse retido a crença, mas também abandonado-a. Daí a característica de um 

ego dividido. Tal empreendimento só é possível pela substituição de um pênis por 

um fetiche 



 50 

(...) no conflito entre o peso da percepção desagradável e a força 

de seu contradesejo, chegou-se a um compromisso, tal como só é 

possível sob o domínio das leis inconscientes do pensamento – os 

processos primários” (Freud, 1927/2006, p. 156) 

O fetiche tornaria as mulheres, para os fetichistas, objetos sexualmente 

toleráveis e, nas palavras de Freud, o “salvaria” de se tornar homossexual. 

Quanto aos seus atributos, nem sempre a escolha do fetichista se remete 

ao órgão fálico, em suas características simbólicas. O fetiche é instituído baseado 

no processo que faz lembrar a interrupção da memória na amnésia traumática que 

o fetichista teve de “rejeitar” na revelação da castração. 

(...) é como se a última impressão antes da estranha e traumática 

fosse retida como fetiche. Assim, o pé ou sapato devem sua 

preferência como fetiche – ou parte dela – à circunstância de o 

menino inquisitivo espiar os órgãos genitais da mulher a partir de 

baixo, das pernas para cima... (Freud, 1927/2006, p. 157) 

ou 

(...) peças de roupa interior, que tão freqüentemente são 

escolhidas como fetiche, cristalizam o momento de se despir, o 

último momento em que a mulher ainda podia ser encarada como 

fálica (Freud, 1927/2006, p. 158) 

O fetiche teria a função de manter a mulher como não castrada, mas só 

podendo fazê-lo só por lembrar de que as mulheres o são. Freud vai exemplificar 

com o caso de um homem cujo fetiche era um calção de banho, possível tanto de 

cobrir seus órgãos quanto o da mulher, cobrindo suas distinções. 

O fetiche, do ponto de vista psicanalítico, exporia ainda mais claramente a 

constatação da existência de um complexo de castração: 

 



 51 

(...) uma investigação do fetichismo é calorosamente recomendada 

a quem quer que ainda duvida da existência do complexo de 

castração ou que ainda possa acreditar que o susto à vista do 

órgão genital feminino possua outro fundamento... (Freud, 

1927/2006, p. 158) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 52 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Na tentativa de se apontar as diferenças do discurso médico do século XIX 

para a ciência psicanalítica acerca da perversão, consideramos a importância de 

se aproximar desses “capítulos anteriores” da história, para uma compreensão da 

nova abordagem apresentada por Freud, como vai apontar Roudinesco: 

(...) herdada de Xavier Bichat, surge toda uma nomenclatura, cuja 

herdeira será a psicanálise. Inteiramente dessacralizada, a 

perversão, nunca definida como tal, torna-se o nome genérico de 

todas as anomalias sexuais: não se fala mais da perversão, mas 

das perversões, necessariamente sexuais (Roudinesco, 2008, p. 

82). 

Apesar da sua tentativa original de se passar dos mais variados fenômenos 

atribuídos ao termo “perversão” para uma possível explicação do perverso ser 

conotada ainda moralmente – definindo e nomeando a sexualidade em “normal” 

ou “anormal”, até mesmo “aberração” ou dizendo que o fetiche “salvaria” o homem 

de uma homossexualidade – o início da psicanálise levou em consideração não só 

a distinção do normal para o patológico como também apresentou aproximações 

que constituem a formação do homem, o que rege as leis sociais e o que é 

observado nos processos de educação de uma criança. No lugar de trazer o 

perverso como o resultado daquilo que exemplificaria o mau comportamento, 

Freud contesta os próprios fundamentos desta “ciência da norma” (Roudinesco, 

2008, p.83). 

Se não bastasse levantar a polêmica constatação de que há uma vida 

sexual infantil, Freud ainda a qualifica como perversa. É a “perversão polimorfa” 

que estaria presente nas crianças até que, sob os processos educativos, poderia 

ser destinada a uma vida sexual a serviço da reprodução. Tendo no adulto 

perverso algo que “falha” no processo da educação – sob o termo que designa 

como recalque – destas moções que estão aí para qualquer parte do corpo, de 



 53 

qualquer pessoa e em qualquer forma, sem necessidade de estimulação ou de 

sedução externa por parte de um adulto. Trata-se de uma disposição originária e 

universal da pulsão sexual nos seres humanos. Comparando a psicanálise com a 

ciência positivista do século XIX, que se baseava na norma para esclarecer o 

patológico, Freud inverte a situação levando a perversão como ponto de partida 

para se compreender o que era julgado normal. Novamente, a máxima: “A 

neurose é o negativo da perversão”. 

Em Bate-se numa criança, quando Freud apresenta a constatação de que 

as cenas de sedução relatadas por grande parte de seus pacientes não ocorreram 

de fato, mas antes, tratavam-se de fantasias, abre-se o campo para a investigação 

de uma realidade psíquica. Não sendo ignoradas como mentiras, do contrário, 

estas fantasias foram levadas a sério como campo de estudo, trazendo voz ao 

sujeito enfermo de falar sobre sua própria enfermidade. O caráter da 

hereditariedade substituído pelo da historicidade: a pré-história que era buscada 

pelos psiquiatras do século XIX através dos ancestrais, utilizando-se de conceitos 

com pouco rigor justificados por uma erudição derivado de nomes gregos, enfim, 

agora era apresentada na história do próprio indivíduo pela psicanálise. 

É com O Fetichismo que Freud define sob o termo ´rejeição` (Verleugnung) 

a legitimação da perversão como uma possível saída do complexo de castração. 

Ao articular o que era da ordem do comportamento e da fenomenologia com uma 

constituição – isto é, uma das constituições – do aparelho psíquico, passa a 

considerar o termo como um modo de funcionamento, não sendo o perverso 

explicado a partir de “restos” da sexualidade infantil. 

Diferenciará “perversão polimorfa”, isto que diz das particularidades de uma 

sexualidade infantil, de “perversão” como uma possibilidade de resolução do 

complexo de castração a partir de uma clivagem no ego. Nota-se que o emprego 

do termo “perversão” em um primeiro momento ainda traz a mesma conotação de 

uma moral sexual ao qualificar o comportamento infantil como desviante da 

primazia genital, só depois passando para um posicionamento do indivíduo frente 



 54 

à castração e seu contexto particular na constituição de sua sexualidade. Neste 

contexto, o perverso, estaria designado a partir de um modo de funcionamento e 

não como quem reúne no conjunto de seus comportamentos sexuais aqueles que 

são considerados desviantes, trazendo no lugar de uma ciência do sexo, uma 

teoria do desejo. 

Investigando os sentidos da perversão anteriores a Freud e os movimentos 

deste autor até a postulação de uma ´rejeição` (Verleugnung) típica do 

funcionamento perverso, nos deparamos não só com uma transformação do termo 

como um reposicionamento frente a própria sexualidade humana, tomando-a não 

como aquilo que deveria ser, mas, sim, como ela é, isto é, foi constituída.  

Tendo compreendido a transformação do termo na virada da medicina 

positivista para a ciência do inconsciente, esclarece-se o modo como Freud se 

posicionou frente ao sujeito contrapondo um controle via biopoder que permeava a 

atuação médica para uma cura pautada eminentemente na escuta. Enquanto a 

psiquiatria colava os conceitos de forma ideológica, Freud questiona porque são 

os perversos como são – e, na verdade, acaba por não conseguir responder esta 

questão, legitimando um não saber. Ou melhor, que cada um saiba sobre si. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade – a vontade de saber. Rio de Janeiro, 

Edições Graal, 1988. 

 

FREUD, Sigmund. A correspondência completa de Sigmund Freud para Wilhelm 

Fliess 1887-1904. Rio de Janeiro: Imago, 1986. 

______________. A organização genital infantil: uma interpolação na teoria da 

sexualidade In: Obras Completas vol. XIX. Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. A psicogênese de um caso de homossexualismo numa mulher 

In: Obras Completas vol. XVIII. Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. Leonardo da Vinci e uma lembrança de sua infância In: Obras 

Completas vol. XXI. Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. Moral sexual “civilizada” e doença moderna In: Obras 

Completas vol. IX. Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. O fetichismo In: Obras Completas vol. XXI. Rio de Janeiro: 

Imago, 2006. 

______________. O problema econômico do masoquismo In: Obras Completas 

vol. XIX. Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. Três ensaios sobre sexualidade In: Obras Completas vol. VII. 

Rio de Janeiro: Imago, 2006. 

______________. ´Uma criança é espancada´ uma contribuição ao estudo da 

origem das perversões sexuais In: Obras Completas vol. XVII. Rio de Janeiro: 

Imago, 2006. 

 

HAVELOCK ELLIS. A inversão sexual. São Paulo: Nacional, 1933. 

_______________. O instinto sexual. São Paulo: Nacional, 1933. 

 

KRAFFT-EBING, Richard Von. Psychopathia sexualis. São Paulo: Martins Fontes, 

2001. 



 56 

 

ORLANDI, Eni Puccinelli. Análise de discurso: princípios & procedimentos. São 

Paulo: Pontes, 2005. 

 

PESSOTTI, Isaias. Os nomes da loucura. São Paulo: Editora 34, 1999. 

 

ROUDINESCO, Elisabeth. A parte obscura de nós mesmos. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2008. 


