
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

PUC-SP 

 

 

 

 

 
Gilberto Diniz dos Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
O papel da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de adolescentes com Transtorno 

Depressivo Maior: uma revisão a partir da produção bibliográfica da psicologia da religião no 

Brasil 

 

 

 

 

 

 
 

Mestrado em Ciência da Religião 

 

 

 

 

 

 

 

 
São Paulo 

2023 



 

 

 

 

 

 

Gilberto Diniz dos Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 
O papel da religiosidade/espiritualidade no cuidado de adolescentes com Transtorno 

Depressivo Maior: uma revisão a partir da produção bibliográfica da psicologia da religião no 

Brasil 

 

 

 

 

 

Mestrado em Ciência da Religião 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, como 

exigência parcial para obtenção do título de MESTRE EM 

CIÊNCIA DA RELIGIÃO, sob a orientação do Professor 

Doutor Everton de Oliveira Maraldi. 

 

 

 

 

 

 
São Paulo 

2023 



 

 

Ficha catalográfica 

 
http://biblio2.pucsp.br/ficha/?_ga=2.154384056.1415767632.1628681585- 

1429258994.1628681585 

http://biblio2.pucsp.br/ficha/?_ga=2.154384056.1415767632.1628681585-1429258994.1628681585
http://biblio2.pucsp.br/ficha/?_ga=2.154384056.1415767632.1628681585-1429258994.1628681585
http://biblio2.pucsp.br/ficha/?_ga=2.154384056.1415767632.1628681585-1429258994.1628681585
http://biblio2.pucsp.br/ficha/?_ga=2.154384056.1415767632.1628681585-1429258994.1628681585


Banca Examinadora 
 
 

 
 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Dedico este trabalho à minha família. 

À minha esposa Maurina pelo apoio e paciência nos momentos 

difíceis. 

Aos meus filhos Daniely e Anderson. 

Aos meus netos Bento e Sebastião. 

À minha mãe Yolanda (in memoriam) e ao meu pai Antônio. 

Enfim, a todos aqueles que, de alguma forma, tornaram este 

caminho mais fácil de ser percorrido. 



O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior- Brasil (CAPES) Código de Financiamento 88887.675655/2022- 

00. 

 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior – Brasil (CAPES) Finance Code 88887.675655/2022-00. 



AGRADECIMENTOS 

 
 

Agradeço a Deus, a toda Espiritualidade e ao meu Mentor pelas boas energias emanadas. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pela bolsa 

que viabilizou a realização desse trabalho. 

À Fundação São Paulo, mantenedora da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

pela bolsa, fundamental para que esse trabalho pudesse ser realizado. 

Ao professor Doutor Everton de Oliveira Maraldi, orientador e amigo, pelo incentivo e 

ajuda providencial durante todo o período de realização desse trabalho. 

A todos os professores do Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciência da Religião 

da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Ao Professor Doutor Wagner Lopes Sanchez e a Dr.ª Glair Arruda pela participação e 

comentários na qualificação e novamente ao Professor Doutor Everton de Oliveira Maraldi, 

pela empatia e pelas preciosas pontuações e orientações dadas durante a qualificação e a defesa 

dessa dissertação. 

Todos vocês são responsáveis por mais essa vitória em minha vida, que Deus os abençoe 

hoje e sempre. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Mas foi difícil a viagem até aqui, mas eu 

cheguei, mas eu cheguei...” 

Canção a Viagem (autor desconhecido) 



RESUMO 

SANTOS, Gilberto Diniz. O papel da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de 

adolescentes com Transtorno Depressivo Maior: uma revisão a partir da produção 

bibliográfica da psicologia da religião no Brasil de obra. 

 
Durante muito tempo, supôs-se que o Transtorno Depressivo Maior não acometia ou era 

inexistente na adolescência. No entanto, atualmente sabemos que a ocorrência deste transtorno 

nessa fase da vida é muito comum, caracterizando-se como um problema de alta gravidade, 

uma vez que pode vir acompanhado de ideações suicidas ou o próprio suicido em adolescentes. 

Neste sentido, diversos estudos têm discutido a importância da Religiosidade e da 

Espiritualidade na adolescência como um recurso de enfrentamento dos desafios ligados à saúde 

mental. A presente pesquisa buscou realizar um levantamento da produção nacional, a partir da 

psicologia da religião, sobre o papel da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de 

adolescentes com Transtorno Depressivo Maior, identificando as temáticas mais frequentes na 

área e destacando as características dos principais tópicos nesta faixa etária, a partir de uma 

abordagem cognitivo comportamental. Esta pesquisa traz como principal achado uma 

compreensão sobre ações benéficas ou prejudiciais à saúde mental de adolescente com 

Transtorno Depressivo Maior e algumas práticas que devem ser consideradas ao entendimento 

do papel da religiosidade/espiritualidade. A R/E pode ser usada como uma ferramenta para lidar 

com situações difíceis da vida e pode levar à melhoria da saúde mental. Conclui-se a dissertação 

reconhecendo a importância da R/E e com recomendações para pesquisas futuras a partir da 

literatura brasileira. 

 

Palavras-chave: Adolescência; Transtorno Depressivo Maior; Depressão; Religiosidade; 

Espiritualidade. 

 

ABSTRACT 

 
For a long time, it was assumed that major depressive disorder did not occur or did not exist in 

adolescence. However, we currently know that at this stage of life, this disorder is very common 

to occur, being a highly serious problem, as it can accompany suicidal ideation and suicide itself 

among adolescents. In this sense, several studies have discussed the importance of Religiosity 

and Spirituality in adolescence as a resource for coping with challenges related to mental health. 

The present research sought to carry out a survey of the national production, from the 

psychology of religion, on the role of Religiosity/Spirituality in the care of adolescents with 

Major Depressive Disorder, identifying the most frequent themes in the area and highlighting 



the characteristics of the main topics in this research, from a cognitive-behavioral approach. 

The main finding of this research is an understanding of actions that are beneficial or harmful 

to the mental health of adolescents with Major Depressive Disorder and some practices that 

should be considered in order to understand the role of religiosity/spirituality. R/S can be used 

as a tool to deal with difficult life situations and can lead to improve mental health. We conclude 

by acknowledging the importance of religiosity and with recommendations for future research 

based on Brazilian literature. 

Keywords: Adolescence; Major Depressive Disorder; Depression; Religiosity, Spirituality 



LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 – Distribuição dos Principais artigos estudados segundo título, autoria, ano 

de publicação. ..................................................................................................................... 24 

Tabela 2 – Estratégias de coping religioso Espiritual ........................................................ 54 

Tabela 3 – Possíveis "fatores positivos" e "fatores negativos" da religião e da religiosidade 

sobre a saúde mental ........................................................................................................... 67 



LISTA DE SIGLAS 

 

R/E Religiosidade/Espiritualidade 

TCC Terapia Cognitivo Comportamental 

TCCR Terapia Cognitivo-Comportamental com a Religiosidade integrada 

QV Qualidade de vida 

TDM Transtorno Depressivo Maior 



Sumário 

1. INTRODUÇÃO ................................................................................................. 16 

2. ADOLESCÊNCIA NO BRASIL E A QUESTÃO DA RELIGIOSIDADE 

/ESPIRITUALIDADE E TRANSTORNO DEPRESSIVO MAIOR ....................................... 28 

2.1 Desenvolvimento do Adolescente no Brasil ................................................... 28 

2.2 Compreendendo os desafios e saúde mental dos adolescentes brasileiros ..... 28 

2.3 Fatores relacionados à formação da identidade na adolescência .................... 30 

2.3.1. Adolescência e Política ...................................................................................... 31 

2.3.2. Adolescência aspectos sócio-históricos ............................................................. 31 

2.4 Saúde mental no desenvolvimento do adolescente brasileiro......................... 32 

2.5 A influência da família na R/E do adolescente com depressão ...................... 32 

2.6 O cérebro do adolescente e suas implicações a saúde mental ......................... 33 

2.7 O que é Depressão? ........................................................................................ 34 

2.8 Transtorno Depressivo Maior em Adolescentes Brasileiros .......................... 35 

2.9 Desenvolvimento da depressão em adolescentes, fatores de risco, Diagnóstico 

e Prognóstico ........................................................................................................................ 36 

2.10 Consequências Funcionais do Transtorno Depressivo Maior ..................... 37 

2.11 Afiliação R/E de adolescentes no Brasil ..................................................... 37 

2.12 Religião no Brasil ....................................................................................... 40 

2.13 Desafios e possiblidades de expressão religiosa entre adolescentes brasileiros 

44 

2.14 Relação familiar nas experiencias Religiosas e Espirituais do Adolescente 

44 

3. O DEBATE EM TORNO DA RELIGIOSIDADE/ ESPIRITUALIDADE NA 

PRODUÇÃO BIBLIOGRAFICA DA PSICOLOGIA DA RELIGIÃO .................................. 46 

3.1 Definições de religiosidade e espiritualidade na Psicologia da Religião ........ 46 

3.2 Desenvolvimento da psicologia da religião .................................................... 47 

3.3 Psicologia da Religião e Ciência da Religião ................................................. 48 

3.4 Religião e saúde mental .................................................................................. 51 

3.5 Entendendo o enfrentamento (Coping) do TDM no contexto da Religiosidade/ 

Espiritualidade ...................................................................................................................... 53 

3.5.1 Coping religioso e espiritual .............................................................................. 53 

3.6 R/E Intrínseca/Extrínseca ............................................................................... 54 

3.7 Crença e descrença religiosa entre adolescentes brasileiros ........................... 56 

3.8 Qualidade de Vida e R/E ................................................................................ 58 

3.9 Terapia cognitivo comportamental ................................................................. 58 

3.10 Conceitos básicos da TCC no tratamento do Transtorno Depressivo Maior 

59 

3.10.1 Conceitualizarão cognitiva do paciente .............................................................. 59 

3.10.2 Aliança terapêutica ............................................................................................. 59 

3.10.3 Participação ativa e colaborativa ........................................................................ 59 
3.10.4 Foco nos objetivos e problemas ......................................................................... 59 
3.10.5 Ênfase no presente .............................................................................................. 60 

3.10.6 Psicoeducação ..................................................................................................... 60 

3.10.7 Reestruturação cognitiva .................................................................................... 60 

3.11 Relação entre terapia cognitivo-comportamental adaptada a Religiosidade / 

Espiritualidade em adolescentes com depressão .................................................................. 61 

3.12 A interseção da psicoterapia e da religiosidade/espiritualidade no tratamento 

da depressão na adolescência................................................................................................ 62 



4. O PAPEL DA RELIGIOSIDADE/ ESPIRITUALIDADE   NO 

ENFRENTAMENTO DO TRANSTORNO DEPRESSIVO MAIOR ..................................... 64 

4.1 Aspectos positivos/negativos de R/E no enfrentamento transtorno depressivo 

maior. 64 

4.2 O impacto da religiosidade/espiritualidade no Transtorno Depressivo Maior68 

4.3 A relação entre resiliência e religiosidade/espiritualidade na depressão no 

adolescente 71 

4.4 Adolescência ,R/E e Ideação Suicida ............................................................. 72 

4.5 Associações positivas e negativas entre R/E Depressão................................. 73 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 75 

Referências.................................................................................................................... 78 



16 
 

 

 
1. INTRODUÇÃO 

 
A escolha do tema desta dissertação me remete à minha formação como psicólogo, no 

ano de 2012, na Universidade Guarulhos (UNG). Com então 49 anos, me vi em um dilema entre 

fazer um curso de formação em Psicologia ou Direito, duas áreas de atuação que faziam e fazem 

sentido para mim. Minha escolha, portanto, foi pela Psicologia, pois considerava no momento 

a possibilidade de atuar como psicólogo clínico. 

Durante a graduação, tive sempre uma pergunta não respondida: qual o papel da 

religiosidade/espiritualidade dentro dos atendimentos em psicoterapia? Eu nunca encontrei uma 

menção em relação a estes temas por parte dos professores ou manuais de estudos, então realizei 

minha monografia de conclusão de curso com o tema “Coping Religioso/Espiritual e 

Psicopatologia: uma revisão de literatura”. Até então, a maior parte de meus professores tinha 

tais assuntos religiosos como pseudocientíficos e até mesmo prejudiciais ao correto exercício 

da profissão de psicólogo. Busquei, então, um aprofundamento nesses assuntos relacionados a 

religiosidade e espiritualidade, sempre com interesse na relação destes temas com o 

atendimento psicoterápico. 

Por meio do convite do meu professor na graduação, Dr. Everton de Oliveira Maraldi, 

pude participar do grupo Inter-Psi na USP e, mais tarde, do grupo NUMINA (Núcleo de estudos 

psicológicos da religião), na PUC-SP. Essas participações nas reuniões dos grupos de pesquisa 

supracitados foram sempre muito produtivas e me senti mais incentivado a buscar por respostas, 

agora embasado em conceitos científicos e um diálogo mais amplo e frutífero com outras áreas, 

como a Ciência da Religião. 

Hoje tenho a pretensão de seguir uma carreira acadêmica que possa integrar o trabalho 

como docente e pesquisador com a prática clínica, esperando assim alcançar este título de 

Mestrado através desta dissertação no programa de Ciência da religião da PUC-SP. 

 

No contexto acadêmico, pesquisas envolvendo essa temática são desenvolvidas 

principalmente nos “Programas de Pós-graduação em Psicologia, Ciências da 

Religião e Teologia; no Grupo de Trabalho ‘Psicologia & Religião’ da 

Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Psicologia; também nas 

Ciências Médicas e da Saúde” (PEREIRA; HOLANDA, 2019, p. 222). 

 

No passado, a relação entre Religiosidade/Espiritualidade (R/E) e saúde mental não 

representava um grande foco de pesquisa. No entanto, isso mudou com o surgimento de um 

corpo de pesquisa nessa área. Este trabalho busca compreender o papel da 



17 
 

 

 

 

religiosidade/espiritualidade no Transtorno Depressivo Maior em adolescentes, podendo 

representar benefícios ou prejuízos à saúde mental e devem ser consideradas em sua prática. 

Isso ocorre porque a R/E pode ser usada como uma ferramenta para lidar com situações difíceis 

da vida, levando à melhoria da saúde mental. É importante notar, no entanto, que nem todas as 

crenças e práticas religiosas são benéficas para a saúde mental, sendo imprescindível 

compreender os vários aspectos espirituais da vida de um indivíduo para fornecer um 

tratamento adequado. 

Vários modelos teóricos foram desenvolvidos para auxiliar na compreensão do papel e 

da relação entre R/E e TDM, embasado na Psicologia da Religião e em Terapia Cognitivo 

Comportamental. É relevante saber que os processos cognitivos também desempenham um 

papel crítico no desenvolvimento e manutenção de crenças. A terapia cognitivo- 

comportamental, por exemplo, concentra-se em identificar e desafiar crenças negativas ou 

desadaptativas, substituindo-as por outras mais positivas e adaptativas. Processos cognitivos 

como atenção, memória e tomada de decisão estão envolvidos na formação e manutenção de 

crenças. 

Entender esses processos é essencial para ajudar os indivíduos a desenvolverem crenças 

mais positivas e adaptativas, que podem contribuir para melhorar a saúde mental dos 

adolescentes com Transtorno Depressivo Maior, compreendendo a situação da adolescência no 

Brasil e seu desenvolvimento biopsicossocial e espiritual. Importante observar como se 

desenvolve o TDM no adolescente e quais os seus fatores de risco. Pretende-se elaborar um 

debate em torno da R/E no contexto da Psicologia da religião, relatando o seu papel no 

enfrentamento da TDM e seus desafios e possibilidades de expressão religiosa dos adolescentes 

brasileiros. Por fim entender a R/E e a relação do bem-estar do adolescente Brasileiro. 

 
OBJETO 

 
 

O objeto desta dissertação é o papel da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de 

adolescentes com Transtorno Depressivo Maior na produção bibliográfica da psicologia da 

religião no Brasil. 

 
PROBLEMA 

 
 

A pesquisa buscará responder às seguintes perguntas: 



18 
 

 

 

 

a) Qual o papel ou impacto, a partir das evidências empíricas, da 

Religiosidade/Espiritualidade na saúde mental de Adolescentes com Transtorno Depressivo 

Maior? 

b) Como os estudos existentes sugerem abordar a dimensão religiosa /espiritual no 

cuidado psicoterapêutico de adolescentes com transtorno depressivo maior? 

c) O conhecimento advindo desses estudos pode contribuir para uma discussão das 

relações entre religiosidade e saúde mental no contexto da Ciência da Religião Aplicada? De 

que maneira? 

A partir do levantamento da literatura realizado para lidar com os problemas elencados, 

desejamos explorar os desafios metodológicos a serem superados, bem como os conceitos da 

psicologia da religião que forem levantados e os impactos do sistema de crenças e experiências 

religiosas do adolescente no processo psicoterapêutico, respeitando-se os princípios éticos e 

profissionais, dado que a psicologia é laica em seu exercício. 

 
JUSTIFICATIVA 

 
 

A adolescência é um momento único e crucial na vida de qualquer ser humano. Ela 

constitui um período de transição marcado por profundas transformações entre a infância e a 

idade adulta. Nela ocorrem diversas mudanças no corpo observadas pela criança em um nível 

físico. No entanto, não só no aspecto físico ocorrem essas alterações, mas também no cognitivo, 

objeto de preocupações, inquietações e angústias. À medida em que ocorrem transformações 

tanto físicas quanto cognitivas, os adolescentes sentem uma enorme necessidade de mudarem 

seus desejos, ideais, modelos de identificação e interesses da infância (PINTO, 2013). 

Para Work (1989), a adolescência é hoje percebida e conceitualizada como um período 

de profundas transformações e inquietações pessoais e das relações do jovem com a família, 

grupos sociais e cultura. De acordo com Pfromm Neto (2010), a adolescência é a etapa do 

“despertar religioso, uma fase própria de preocupações com a prática espiritual, ou de desafios 

constatados no âmbito não apenas individual e social como religioso” 

Algumas décadas atrás, tinha-se alguma certeza de que o Transtorno Depressivo Maior 

era quase inexistente na adolescência. Porém, nos dias de hoje, sabemos que nesta fase da vida 

há a ocorrência deste transtorno, sendo um problema de alta gravidade, uma vez que acarreta 

ideação suicida e o próprio suicídio entre adolescentes (PINTO, 2013). Isso porque na 

adolescência, como dissemos anteriormente, diversos fatores contribuem para uma grande 



19 
 

 

 

 

exposição destes adolescentes à ideação suicida e o próprio suicídio, dentre eles, a falta do 

envolvimento familiar, vivências com seu grupo de adolescentes e até quadros psicopatológicos 

pré-existentes, falta de perspectiva e futuro e maior fragilidade emocional (MOSQUEIRO, 

2014). 

Hoje, sabe-se que estratégias de prevenção e posvenção à ideação suicida e o suicídio 

em adolescentes com transtorno depressivo maior têm sido discutidas na literatura cientifica, 

incluindo o quanto a fé, religiosidade e espiritualidade e seus efeitos podem ser (ou não) 

positivos no enfrentamento e cuidado no tratamento deste transtorno (NETO, 2018). 

Trata-se de um momento indispensável na construção da autonomia do indivíduo, em 

que sobrevém a necessidade de desligamento, ou seja, afastamento simbólico em relação à 

família de origem. Neste processo a individualização faz com que a identificação deixe de ser 

com os pais e passe a ser com adolescentes da mesma idade ou de grupos de referência 

(incluindo eventualmente, grupos religiosos). O adolescente está agora deixando sua infância, 

a proteção dos pais, uma certa inocência, para entrar num período de dúvidas, conflitos e 

escolhas. Portanto, verifica-se uma auto interpretação de vergonha, inferioridade e perda de 

autoestima em alguns deles. Como resultado, potencializa-se a agressividade e ambivalência, 

podendo, assim, surgir um quadro de TDM. 

Hoje sabe-se que a depressão enquanto transtorno mental afeta muitos adolescentes. 

Estima-se que 20% deles, em todo o mundo, sejam afetados por esse transtorno (IBGE, 2019). 

Segundo os autores, muitas patologias mentais geralmente aparecem na adolescência, como 

exemplo dos transtornos psicóticos, que podem acarretar muitas consequências negativas no 

decorrer do desenvolvimento do adolescente, afetando sua capacidade produtiva e social na 

fase adulta (MATSUKURA, 2014). 

Para o autor Paulo Dalgalarrondo (2008), os fenômenos e problemas religiosos e 

espirituais “surgem com particular intensidade nas ações, nos sentimentos e nos pensamentos 

do adolescente” (DALGALARRONDO, 2008, p. 91). Nesse sentido, veremos mais à frente 

pesquisas que mapearam a religiosidade/espiritualidade dos adolescentes especialmente no 

contexto brasileiro. 

O presente estudo também comporta implicações para o campo mais amplo da ciência 

da religião, especialmente a Ciência da Religião aplicada (RIBEIRO, STERN, MATHEUS, 

2019). É sabido que a religiosidade, quando presente na vida dos indivíduos e, principalmente, 

entre os adolescentes, quase sempre representa uma influência nas relações interpessoais, 



20 
 

 

 

 

implicando na saúde física e mental dos jovens, contribuindo, assim, para um comportamento 

mais saudável e a adoção de hábitos e atitude positivas frente à saúde (KOENIG, 2012). 

A tradição religiosa ocidental dá ênfase a uma relação pessoal com Deus e com o 

próximo, sustentando-se predominantemente em tradições espirituais monoteístas. Essas 

relações podem ter importantes consequências sobre a saúde mental, especialmente com 

respeito ao enfrentamento de circunstâncias difíceis de vida que acompanham a doença e suas 

limitações, incluindo a forma como o indivíduo se relaciona pessoalmente com Deus (ou suas 

crenças acerca de Deus) (STROPPPA; ALMEIDA, 2008). 

Considerando o exposto e sabendo que a adolescência é um período no qual ocorrem 

muitas mudanças tanto físicas quanto psíquicas, acreditamos ser relevante pesquisar o papel da 

religiosidade e da espiritualidade no cuidado de adolescentes com TDM, o que tem chamado a 

atenção de profissionais da psicologia e da psiquiatria, levantando discussões sobre como as 

crenças religiosas se formam na adolescência e sobre como podem estar associadas a quadros 

psicopatológicos ou à promoção da saúde. 

A presente temática também pode ser útil por indicar possíveis diretrizes para os 

profissionais da saúde e cientistas da religião, bem como para que os líderes religiosos possam 

colaborar num trabalho terapêutico conjunto a favor dos indivíduos que 1estejam passando por 

um processo de desordem mental/emocional nesta etapa de seu desenvolvimento. O interesse 

em identificar essa produção cientifica se justifica, assim, pela importância que a adolescência 

adquiriu nas últimas décadas, em função do reconhecimento das consequências negativas dos 

problemas de saúde mental e a constatação da menor atenção dedicada a esta faixa etária em 

relação às demais (BIAZUS, RAMIRES, 2012). 

 
REFERENCIAL TEÓRICO 

 
 

Terapia Cognitivo-Comportamental 
 

 

 

 
1 Em linhas gerais, a Adolescência é entendida como o período de transição do indivíduo, na 

passagem da infância para a vida adulta. Trata-se de um período muitas vezes caracterizado pelos impulsos do 

desenvolvimento físico, mental, emocional, sexual e social. “Os limites cronológicos da adolescência são definidos 

pela Organização Mundial da Saúde (OMS) entre 10 e 19 anos (e pela Organização das Nações Unidas (ONU) 

entre 15 e 24 anos (critério este usado principalmente para fins estatísticos e políticos.” (EISENSTEIN, 2005). 



21 
 

 

 

 

As análises e o desenvolvimento da presente pesquisa têm como fundamento a Terapia 

Cognitivo-Comportamental formulada por Aaron T. Beck (1964) e Judith S. Beck (1964). Esta 

última desenvolveu a terapia cognitiva para o tratamento da depressão como um método 

estruturado, de curto prazo, orientado para o presente e dirigido para a resolução de problemas 

atuais, por meio da modificação do pensamento e do comportamento disfuncional. A Terapia 

Cognitivo-Comportamental tem como foco dois pilares centrais: a reestruturação cognitiva e a 

resolução de problemas. As intervenções focadas em reestruturação cognitiva têm como alvo 

os pensamentos, crenças e pressupostos disfuncionais. Esses pensamentos disfuncionais, ao 

influenciar o entendimento do indivíduo e a maneira de lidar com os desafios diários do 

paciente, são comuns a todos os transtornos psicológicos, incluindo depressão. 

Neste referencial, encontramos conceitos básicos, como conceitualização cognitiva do 

paciente, aliança terapêutica, participação ativa e colaborativa, foco nos objetivos e problemas, 

ênfase no presente, psicoeducação, reestruturação cognitiva, noções que serão detalhadas no 

segundo capítulo desta pesquisa. 

 
Psicologia da Religião no Brasil 

 
 

A Psicologia da Religião (PR) é entendida como o estudo dos aspectos psicológicos que 

acompanham ou se apresentam na experiência religiosa (PAIVA; FREITAS, 2019) ou, como o 

estudo do comportamento religioso, determinado pela crença numa dimensão transcendente 

(FREITAS, 2017). 

Trataremos alguns conceitos da Psicologia da Religião, que serão discutidos no capítulo 

II, tais como: a noção de coping religioso/espiritual e a religiosidade intrínseca versus 

extrínseca. 

 

 
OBJETIVOS 

 
 

Objetivo Geral 

 
 

O objetivo deste trabalho é realizar um levantamento da produção nacional sobre o papel 

da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de adolescentes com Transtorno Depressivo 

Maior, identificando as temáticas mais frequentes na área e destacando as características dos 

principais tópicos nesta faixa etária. 



22 
 

 

 

 

 

 

Objetivos específicos 

 
 

1) Analisar e discutir criticamente os achados dessas pesquisas e suas possíveis 

implicações clínicas e psicossociais no trabalho terapêutico com pacientes 

adolescentes em transtorno depressivo maior. 

2) Refletir sobre como o conhecimento advindo dessas pesquisas pode contribuir para 

uma discussão das relações entre religiosidade e saúde mental no contexto da 

Ciência da Religião Aplicada. 

 
HIPÓTESES 

 
 

Hipótese básica 

 
 

A hipótese básica deste trabalho, baseada na literatura internacional existente, parte do 

pressuposto de que o papel da religiosidade/espiritualidade pode ser importante no cuidado de 

adolescentes com TDM, impactando de modo positivo e colaborando no processo terapêutico. 

 
Hipóteses secundárias 

 
 

a) É possível integrar crenças e experiências espirituais, ainda que estas não 

estejam vinculadas a uma religião específica, obtendo maior efetividade na terapia com 

adolescentes com TDM e que podem ser importantes para aumentar e promover 

comportamentos que auxiliem na redução de sintomas relacionados a esse diagnóstico. 

 
b) Por outro lado, pode haver circunstâncias em que a dimensão religiosa/espiritual 

não seja benéfica, contribuindo para o desencadeamento de sofrimento e eventualmente, 

processos psicopatológicos. É também de interesse da presente pesquisa compreender mais 

sobre essas circunstâncias e suas implicações no atendimento de adolescentes. 

 

 

METODOLOGIA 



23 
 

 

 

 

Realizou-se um estudo de revisão bibliográfica tendo por base materiais publicados em 

português, disponíveis nas bases de dados SCIELO, Google Acadêmico (ou Google Scholar) e 

Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD). Foram empregados os seguintes 

descritores ou palavras-chave: espiritualidade, religiosidade, adolescente, transtorno depressivo 

maior, depressão. 

Para filtrar um pouco mais a pesquisa, foram excluídos artigos que não avaliavam 

especificamente os descritores considerados e o objeto desse estudo. A revisão abrangeu 

trabalhos dos últimos 19 anos, incluindo dissertações, teses, livros e artigos relacionados ao 

tema, encontrados também a partir das referências dos artigos obtidos na filtragem anterior, 

bem como a base de dados de teses e dissertações da PUC-SP (consideradas para a discussão 

de referência quanto às pesquisas no Brasil). No total, foram encontrados 2.152 referencias nas 

bases de dados consultadas. Dessas, 30 foram consideradas aptas para revisão a partir dos 

critérios descritos mais abaixo. 

Primeiramente, realizou-se uma leitura exploratória para verificar se a obra consultada 

interessava à pesquisa. Foram considerados: 

1) Trabalhos originais que empregassem qualquer tipo de metodologia, desde estudos 

de caso a estudos observacionais e experimentais, bem como discussões teóricas 

sobre o tema da depressão na adolescência e a relação com a 

espiritualidade/religiosidade; 

2) Após essa primeira análise foi feita uma leitura seletiva do material que de fato se 

aplicava aos propósitos do trabalho. Por fim, efetuou-se uma leitura analítica, com 

o objetivo de analisar as fontes, buscando respostas para o problema da pesquisa e 

estabelecendo as categorias temáticas para escrita dos capítulos 

Uma análise qualitativa crítica da evidência foi conduzida, averiguando-se 

regularidades e disparidades, a qualidade da metodologia e a sensibilidade dos métodos 

empregados na apreciação da dimensão cultural e religiosa dos participantes. Foram sumariados 

os principais achados da literatura, a par das limitações conceituais e metodológicas a serem 

superadas. A partir da pesquisa bibliográfica realizada, também se buscou verificar quais 

escalas e/ou questionários podem ser utilizados para aferir as crenças mais recorrentes e como 

essas impactam na saúde mental da população de adolescentes em TDM e como essas 

informações podem ser usadas na prática clínica dos profissionais que lidam com a saúde 

mental. A dissertação será finalizada com uma discussão sobre as implicações e contribuições 

dos achados para a Psicologia da Religião e a Ciência da Religião. 



24 
 

 

 

 

 

 

Tabela 1 

Distribuição dos Principais artigos estudados segundo título, autoria, ano de publicação. 
 

 
N TÍTULO DO ARQUIVO AUTOR ANO 

1 Sintomatologia de depressão e 

suporte familiar em adolescentes: 

um estudo de correlação 

Makilim N. Baptista 

Andréia A. Oliveira 

2004 

2 A depressão na 

adolescência. Psicologia em 

estudo, 

Katia Cristine Cavalcante 

Monteiro ,Ana Maria Vieira 

Lage 

2007 

3 Estudos sobre religião e saúde 

mental realizados no Brasil: 

histórico e perspectivas atuais. 

Paulo Dalgalarrondo 2008 

4 Religiosidade e espiritualidade no 

transtorno bipolar do humor 

STROPPA, André Stropa, 

Alexander Moreira Almeida 

2009 

5 Religiosidade e Espiritualidade de 

Adolescentes e Jovens Adultos 

Aurora Camboim 

Júlio Rique 

2010 

6 Um olhar sobre a depressão e 

religião numa perspectiva 

compreensiva. Estudos de religião 

Antônio Maspoli de Araújo 

Gomes 

2011 

7 Religiosidade na adolescência: a 

necessidade de uma construção 

consciente e social 

Debora Nascimento Teófilo 

Sergio Rogerio Azevedo 

2011 

8 Religião e saúde mental: desafio 

de integrar a religiosidade ao 

cuidado com o paciente. 

Rose Murakami Claudinei Jose 

Gomes Campos 

2012 

9 Vinculação, religiosidade e 

aproveitamento escolar como 

determinantes da depressão e do 

bem-estar psicológico na 

adolescência. 

Anabela da Silva Santos Franco 2014 

10 Correlação entre religiosidade, 

espiritualidade e qualidade de 

vida: uma revisão de 

Cyntia Freitas Melo 2015 



25 
 

 

 

 
 

 literatura. Estudos e Pesquisas em 

Psicologia 

  

11 Influência da 

religiosidade/espiritualidade no 

contexto psicoterapêutico. 

Martha Caroline Henning 

Geronasso Carmen Leontina 

Ojeda Ocampo Moré 

2015 

12 Depressão em adolescentes: 

revisão da literatura e o lugar da 

pesquisa 

fenomenológica. Psicologia: 

ciência e profissão 

Anna Karynne Melo , Adolfo 

Jesiel Siebra Virginia Moreira. 

2017 

13 Associação entre religiosidade e 

depressão: uma análise histórica e 

de resultados na psicologia 

Alexandre Nascimento Maria 

Sena Nascimento 

2018 

14 Correlação entre espiritualidade, 

religiosidade e qualidade de vida 

em adolescentes. 

Francely Tineli Farinha 2018 

15 Religiosidade e saúde mental: uma 

revisão. Revista Brasileira de 

Psiquiatria 

Gabriela Costa Rodrigues Neto 2018 

16 Religiosidade e Espiritualidade na 

saúde ambiental, mental e coletiva: 

um panorama por caminhos virtuais 

Monique de Lima Fonseca 

Rodrigues, Marcia Gomide da 

Silva Melo 

2020 

17 A influência da 

Religiosidade/Espiritualidade na 

terapêutica e prognóstico de 

pacientes com transtornos mentais: 

uma revisão integrativa 

Bruna Paola Santos Zonta , Taís 

Veronica Cardoso Vernaglia, 

Denise de Assis Corrêa Sória 

2020 

18 O papel e a importância da 

espiritualidade no tratamento da 

depressão 

Vinícius Matheus Pereira 

Assunção Débora Caixeta 

Amâncio, Jonathan Cajado 

Menezes 

2020 

19 A religiosidade e a espiritualidade 

na prática psiquiátrica 

Maria Cecilia M. Chequini 2020 



26 
 

 

 

 
 

20 Religião, Psicopatologia e Saúde 

Mental. 

Paulo Dalgalarrondo 2020 

21 Religião, religiosidade e 

espiritualidade e sua relação com a 

saúde mental em contexto de 

adoecimento: uma revisão 

integrativa de 2010 a 2020. 

Maria Eduarda Domingues  

22 A influência da 

Religiosidade/Espiritualidade na 

terapêutica e prognóstico de 

pacientes com transtornos mentais: 

uma revisão integrativa 

Bruna Paola Santos Zonta 

Taís Veronica Cardoso 

Vernaglia 

Denise de Assis Corrêa Sória 

2020 

 
 

Nos capítulos a seguir trataremos dos temas relevantes a este estudo de revisão 

bibliográfica. 

 

Capítulo I 

- Desenvolvimento da adolescência no Brasil. 

- Os desafios e saúde mental dos adolescentes brasileiros. 

- A influência da família na religiosidade e espiritualidade do adolescente. 

- As consequências do Transtorno Depressivo Maior e os desafios e as possibilidades 

dos adolescentes no enfrentamento dele na Religiosidade/ Espiritualidade 

 
Capítulo II 

- Definições da Religiosidade/ espiritualidade na psicologia da religião. 

- Psicologia da Religião e Ciência da Religião. 

- Coping religioso, qualidade de vida, psicoterapia voltada a religiosidade/ 

espiritualidade 

- Terapia cognitivo comportamental adaptada a religiosidade espiritualidade. 



27 
 

 

 

 

Capítulo III 

- O impacto da religiosidade/ espiritualidade no transtorno depressivo maior. 

- Adolescência e Ideação suicida religiosidade e espiritualidade. 

- Associações positivas e negativas entre religiosidade/espiritualidade. 



28 
 

 

 

 

2. ADOLESCÊNCIA NO BRASIL E A QUESTÃO DA RELIGIOSIDADE 

/ESPIRITUALIDADE E TRANSTORNO DEPRESSIVO MAIOR 
 

O presente capítulo aborda o processo da adolescência e os fatores relacionados à 

formação da identidade. Ainda falaremos sobre desenvolvimento cognitivo e relacionamentos 

interpessoais. Também visa apresentar a compreensão do adolescente como individuo 

biopsicossocial, incluindo-se aqui sua dimensão religiosa/espiritual no contexto brasileiro. 

Considera-se ainda a relação familiar nas experiências religiosas e espirituais do adolescente. 

Ainda discutiremos sobre o Transtorno Depressivo Maior e a religião no Brasil. 

 

 
2.1 Desenvolvimento do Adolescente no Brasil 

 
A adolescência é um período crítico de desenvolvimento e no Brasil os desafios 

demográficos e sociais são significativos. Os problemas de saúde são prevalentes entre os 

adolescentes, apresentando maiores taxas de distúrbios graves. Além disso, fatores sociais e 

culturais, como pobreza e violência, podem contribuir para aumentar os desafios de saúde 

mental para adolescentes. Durante esse período atravessado por todos nós entre a infância e a 

vida adulta passamos por processos biossociais, cognitivos, e socioculturais, sendo momentos 

potencialmente desafiadores A adaptação a essas diversas mudanças pode ser difícil e muito 

estressante, gerando muita irritação, confusão e, em alguns casos em especial, , a depressão, o 

que pode levar a ideações suicidas. Isso se deve porque nesta fase o adolescente está a procura 

de sua identidade e nas sociedades modernas, devido a uma grande diversidade de valores, 

cada vez fica mais difícil a formação desta identidade, o que pode ocasionar resoluções 

precipitadas e um desfavorecimento quanto a sua saúde física e mental (BERGER, 2011). 

 
2.2 Compreendendo os desafios e saúde mental dos adolescentes brasileiros2 

 

 

 

 

 
2 Os limites cronológicos da adolescência são definidos pela Organização Mundial da Saúde (OMS) entre 10 e 19 

anos (e pela Organização das Nações Unidas (ONU) entre 15 e 24 anos (critério este usado principalmente para 

fins estatísticos e políticos. Usa-se também o termo jovens adultos para englobar a faixa etária de 20 a 24 anos de 

idade (Atualmente usa-se, mais por conveniência, agrupar ambos os critérios e denominar adolescência e juventude 

ou adolescentes e jovens .No Brasil, o Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA), Lei 8.069, de 1990, considera 

criança a pessoa até 12 anos de idade incompletos e define a adolescência como a faixa etária de 12 a 18 anos de 



29 
 

 

 

 

 

 

Segundo a autora Berger (2011), podemos resumir o desenvolvimento da adolescência 

nos seguintes fatores: 1) Biossocial - considerando-se aqui o crescimento físico. Em algum 

momento entre 8 e 14 anos, a puberdade se inicia tendo um aumento de hormônios que causa 

uma série de mudanças e, aproximadamente, um ano mais tarde o surto de crescimento, tanto 

nos meninos quanto nas meninas, seguido da maturação sexual; 2) Cognitivo, que considera o 

pensamento adolescente. Este lida tanto com a realidade quanto às possibilidades devido ao seu 

pensar hipotético, de raciocinar dedutivamente, teorizando mais as coisas, levando-o ao 

egocentrismo e sentimentos de invencibilidade; 3) Psicossocial, que se refere a identidade. 

Entende-se que a adolescência perpassa um processo de autoconhecimento para a construção 

de uma identidade, podendo ser afetada por fatores interpessoais, incluindo o relacionamento 

com o núcleo familiar e as amizades. Assim, a formação da identidade pode ser problemática 

nesta faixa etária (BERGER, 2011). 

Além desses, existem outros problemas que colocam os adolescentes em maior risco de 

transtornos mentais, assim como o aumento de complicações mentais e emocionais. Podemos 

citar aqui: condições socioeconômicas, exposição ao estigma e preconceito, discriminação 

social e de gênero, exclusão ou falta de serviços e apoios de qualidade. No Brasil, a 

adolescência se tornou reconhecida e difundida como uma representação e como fato social e 

psicológico, tendo como marco muito importante em sua compreensão a criação da lei nº 8069, 

de 1990, denominada Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA, 2005). De acordo com o 

ECA, considera-se adolescente a pessoa entre doze e dezoito anos de idade e a questão da 

Religiosidade/Espiritualidade (R/E) é vista por ele como direito fundamental. A partir desse 

momento ocorre uma mudança significativa no que se refere ao entendimento da criança e do 

adolescente, que anteriormente eram compreendidos como seres formados, ou seja, eram 

tratados como adultos. Agora eles passam a ser compreendidos como carentes de cuidados. 

No contexto dos direitos da criança e do adolescente, o R/E é visto como um direito 

fundamental que deve ser respeitado e protegido. De acordo com o ECA, a criança e o 

adolescente, enquanto pessoas em desenvolvimento e como sujeitos de direitos, têm direito à 

 

 

 
idade (artigo 2o), e, em casos excepcionais e quando disposto na lei, o estatuto é aplicável até os 21 anos de idade 

(artigos 121 e 142). (EISENSTEIN, 2005). 



30 
 

 

 

 

liberdade, ao respeito e à dignidade. Garantir a liberdade de crianças e adolescentes para 

praticar R/E é, portanto, fundamental para o seu bem-estar geral, uma vez que desempenha 

um papel importante no desenvolvimento pessoal. Estudos têm mostrado que a participação 

em práticas de R/E leva a uma melhor saúde mental, incluindo níveis mais baixos de 

ansiedade e depressão. Além disso, a religiosidade e a espiritualidade podem dar aos 

indivíduos um senso de comunidade e pertencimento. Isso é especialmente importante para 

essa faixa etária em ambientes sociais (UNICEF, 2023). 

A vida social das crianças e adolescentes brasileiros é marcada pela desigualdade, 

exclusão e dominação, que acompanham a história do Brasil. Assim, segundo alguns 

pesquisadores, entre nós as desigualdades sociais assumem muitas formas, sejam elas 

referentes à terra, à renda, ao conhecimento, à distribuição do conhecimento ou ao próprio 

exercício da cidadania. Podemos incluir as questões relacionadas com a própria sexualidade, 

a autonomia, os valores sociais e as relações sociais, assim como sua própria condição no que 

se refere as mudanças que ocorrem nessa fase, vista pela sociedade adulta como uma fase de 

crise existencial, de muitos conflitos e relações tempestivas com a família e a sociedade que 

quase sempre levam a situações de risco social associadas ao aumento de problemas de saúde 

(PINHEIRO,2001) 

Knobel (1981) introduziu a noção de "síndrome normal da adolescência", caracterizada 

por uma sintomatologia que inclui: a) busca de si mesmo e da identidade – momento em que o 

adolescente procura uma identidade e compreender-se a si mesmo, b) tendência grupal - que se 

refere a busca por pertencimento de seu grupo, c) necessidade de intelectualizar e fantasiar - 

fase em que se busca conhecimento e resolução de suas dúvidas; d) crises religiosas, que podem 

ir desde o ateísmo mais intransigente até o misticismo mais fervoroso, pertencimento ao grupo 

religioso e busca por religiosidade/espiritualidade; e) deslocalização temporal, em que o 

pensamento adquire as características de pensamento primário; f) evolução sexual manifesta, 

desde o autoerotismo até a heterossexualidade genital adulta; g) atitude social reivindicatória 

com tendências antissociais de diversa intensidade; h) contradições sucessivas em todas as 

manifestações da conduta, dominada pela ação, que constitui a forma de expressão conceitual 

mais típica deste período da vida, i) uma separação progressiva dos pais e, por fim, j) constantes 

flutuações de humor e do estado de ânimo (BOCK, 2007, p. 64). 

 
 

2.3 Fatores relacionados à formação da identidade na adolescência 



31 
 

 
 

 

2.3.1. Adolescência e Política 
 
 

Como eles próprios vivem em sociedade, eles têm muito a oferecer. Além disso, eles 

têm novas ideias para ajudar a moldar as decisões políticas. 

A vida social das crianças e adolescentes brasileiros é marcada pela desigualdade, 

exclusão e dominação. Esses símbolos acompanham a história do Brasil, abrangendo 

colônias, impérios e repúblicas, e mantêm até hoje uma visão de diferença através da 

desigualdade. Assim, dizem os pesquisadores, entre nós as desigualdades sociais assumem 

muitas formas, sejam elas referentes à terra, à renda, ao conhecimento, à distribuição do 

conhecimento ou ao próprio exercício da cidadania (SALLES, 2005). 

Os adolescentes são mais propensos a serem influenciados por seu ambiente social 

porque suas decisões são mais influenciadas pelo ambiente social. Por isso, é importante saber 

o que eles pensam e o que eles precisam da sociedade. Na verdade, muitos ativistas políticos 

são adolescentes, como por exemplo: Greta Thunberg e Malala Yousafzai. 

 
 

2.3.2. Adolescência aspectos sócio-históricos 
 
 

As ciências sociais estudam os adolescentes por meio da escola, família e ambiente de 

trabalho. Os biólogos e os psicólogos avaliam os adolescentes através de pesquisas e de 

trabalhos acadêmicos. Os cientistas sociais examinam a sociedade e os grupos sociais de uma 

determinada população em busca de respostas sobre como os adolescentes se autodeclaram 

como seres humanos. Para além disso, em uma abordagem sócio-histórica, procura-se 

compreender como se constitui o período de desenvolvimento da adolescência como um todo 

que a constitui e lhe dá sentido. Dizer o que é adolescência, significa procurar compreender a 

sua história e desenvolvimento, entendendo o início da puberdade. 

A sociedade moderna produziu grandes mudanças no estilo de vida do adolescente, os 

empregos tornaram-se mais complexos em termos de tecnologia e passaram a proporcionar 

mais tempo para a formação acadêmica. Adolescentes retiram-se temporariamente do mercado 

de trabalho e atrasando a entrada no mercado profissional, o tornando-o ainda dependente do 

seu núcleo social/familiar (BOCK, 2007). 



32 
 

 

 

 

2.4 Saúde mental no desenvolvimento do adolescente brasileiro 
 

A saúde mental é uma questão premente que deve ser abordada, constituindo-se um 

componente crítico do desenvolvimento do adolescente, pois ajuda a moldar o bem-estar 

psicológico, físico e social do indivíduo. No Brasil, um país com uma população de mais de 

200 milhões de pessoas, aproximadamente 68 milhões são crianças e adolescentes. Neste 

sentido, entender os desafios únicos que os adolescentes enfrentam e como encará-los da melhor 

forma tornou-se cada vez mais importante. Estudos recentes descobriram que a depressão e os 

problemas de saúde mental estão aumentando entre a população de adolescentes brasileiros 

(MATSUKURA, 2014) 

A saúde mental dos adolescentes no Brasil é uma questão complexa na qual os fatores 

estruturais desempenham um papel importante. A violência vivenciada na primeira infância 

é uma das principais causas de sofrimento para eles. É importante observar que a doença 

mental no adolescente está associada a problemas estruturais e possíveis traumas. Os 

problemas de saúde mental vivenciados pelos adolescentes podem ser complexos e apresentar 

comorbidades, complicando ainda mais o diagnóstico e as opções de tratamento. Sintomas 

como automutilação ou ideação suicida podem ser considerados mais graves ou urgentes, 

complicando ainda mais o processo do diagnóstico e possíveis planos de tratamento. No geral, 

é importante que os médicos e outros profissionais de saúde entendam os fatores estruturais 

que contribuem para os problemas de saúde mental em adolescentes e estejam cientes das 

comorbidades subjacentes ao tomar decisões de diagnóstico e tratamento (MATSUKURA, 

2014) 

 

 
2.5 A influência da família na R/E do adolescente com depressão 

 
A qualidade das relações familiares consiste no vínculo entre os seus membros, sendo 

este pautado por fatores protetores que abrangem as emoções, o tipo de comunicação 

estabelecida, o envolvimento dos pais, as práticas educativas, os estilos parentais empregados, 

o clima conjugal estabelecido e a prática religiosa espiritual. A família tem grande influência 

na formação religiosa e espiritual dos adolescentes. Pesquisas mostram que as crenças dos pais 

e o fato dos adolescentes assistirem cerimonias religiosas contribuem para aumento do 

enfrentamento da depressão e a qualidade de vida desses indivíduos. Em alguns artigos, a 



33 
 

 

 

 

dimensão R/E quase sempre é um recurso que a família recorre quando um dos seus membros, 

no caso um adolescente, apresenta quadro de Transtorno Depressivo Maior, pois acreditam que 

a Religiosidade/Espiritualidade pode reduzir a gravidade do transtorno, gerando assim mais 

resiliência e melhora no quadro geral da saúde (BECKER; MAESTRI; BOBATO, 2015). 

Embora para Santrock (2014) as relações entre a família e os adolescentes possam variar 

muito, os pesquisadores descobriram que, na maioria dos casos, a relação é, um aspecto muito 

importante do desenvolvimento e mais positivo do que se pensava anteriormente. Os processos 

familiares e a parentalidade desempenham papéis importantes na qualidade da relação pais- 

filhos, influenciando os adolescentes. 

Assim, entende-se que os adolescentes que possuem relacionamentos positivos ou 

vínculos seguros com os pais são mais propensos a aceitar as crenças religiosas deles. No 

entanto, quando surge conflito ou apego inseguro nesta relação o adolescente pode procurar 

outras afiliações religiosas ou não receber apoio religioso/espiritual. Deve-se considerar 

também que vários estudos identificaram o papel da família no desenvolvimento da depressão 

em adolescentes, com conflito entre eles a família, a falta de apoio dos pais e discussões 

constantes entre mães e adolescentes. Sabe-se que a falta de apoio está associada ao aumento 

da depressão nessa fase, assim como o desenvolvimento de depressão em adolescentes com 

depressão materna nos primeiros anos de vida. (SANTROCK, 2014). 

 

2.6 O cérebro do adolescente e suas implicações a saúde mental 
 

Quando pensamos na adolescência, geralmente nos concentramos nas mudanças físicas 

ou emocionais que essa fase traz, como motivação para ser independente, relacionamentos com 

pais e colegas e questões como abuso de substâncias e delinquência. No entanto, como veremos 

neste capítulo, os adolescentes também apresentam algumas mudanças cognitivas 

significativas, e os pesquisadores estão descobrindo cada vez mais que essas alterações estão 

relacionadas ao desenvolvimento do cérebro. 

O desenvolvimento cerebral e o ambiente de um adolescente influenciam a forma como 

eles agem, pensam e sentem. Portanto, como os adolescentes passam o tempo é importante para 

o desenvolvimento do cérebro. Vale a pena considerar as diferentes atividades e experiências 

em que ele se envolve, como música, esportes, aprendizado, idiomas e videogames. Como essas 

coisas afetam o tipo de cérebro de uma criança quando adulta? Para os neurocientistas, a 

adolescência é uma fase de desenvolvimento em que a maturação das partes racionais e 



34 
 

 

 

 

emocionais do cérebro está desequilibrada. O córtex pré-frontal está envolvido no controle de 

impulsos, de emoções, planejamento e gratificação atrasada, e é o estágio final da maturação 

cerebral. No cérebro adolescente o sistema límbico é a estrutura de memória mais importante e 

ela está localizado perto da amígdala, parte que ajuda a gerar emoções. Essa relação anatômica 

torna as experiências emocionais mais memoráveis do que os eventos neutros. No cérebro 

adolescente, os níveis de serotonina e dopamina são baixos, e são estes os neurotransmissores 

que produzem sentimentos de alegria e felicidade. A adolescência é crítica para a reorganização 

neural e mudanças que afetam fundamentalmente a formação de nossas identidades, levando a 

transtornos mentais incluindo o Transtorno Depressivo Maior (FERNANDES, 2019). 

 

2.7 O que é Depressão? 
 

A palavra depressão (derivada do latim depressione) frequentemente engloba vários 

sentimentos desagradáveis e sombrios. A depressão não é simplesmente um sentimento 

intenso de tristeza, como alguns podem acreditar. Mau humor, estresse, desânimo ou preguiça 

não são sinônimos de depressão. Normalmente, a tristeza tem causa e duração conhecidas, 

mas às vezes sensações duradouras de momentos difusos são tipicamente experimentadas. 

Como uma ocorrência psiquiátrica, a depressão está associada a grande sofrimento. 

Em alguns casos, podemos experimentar emoções muito diferentes da tristeza, podendo 

ocorrer particularmente durante os períodos de crescimento e mudança, como na 

adolescência. A doença depressiva deve, portanto, ser examinada sob o ponto de vista 

biológico, genético, cognitivo, social, histórico, pessoal, econômico e espiritual. 

 

O termo depressão referia-se a um sintoma que gerou, em todos os tempos, 

grande polêmica que se arrasta até a atualidade. Kaplan e Sadock descrevem 

três usos diferentes para o termo depressão: o uso leigo, que se refere à tristeza 

e ao desânimo, não estando necessariamente relacionado a uma doença; o uso 

do termo representando um sintoma que indica humor rebaixado, deprimido, 

podendo ser encontrado em inúmeras patologias, e o uso para definir uma 

síndrome que reúne um conjunto de sinais e sintomas relacionados 

principalmente aos denominados transtornos de humor. O termo depressão 

tem diferentes significados em vários campos científicos. Na neurofisiologia, 

depressão refere-se a qualquer diminuição na atividade eletrofisiológica; por 

exemplo, depressão cortical. Para o farmacologista, já depressão refere-se ao 

efeito de drogas que diminui a atividade de um órgão doente (KAPLAN, 

SADOCK; GREBB, 1997, p. 80-85 apud GOMES, 2011, pág., 85). 

 

Podemos observar que o transtorno depressivo pode ser difícil de lidar, é um grande 

desafio que requer uma variedade de abordagens para superá-lo. Algumas das ações que podem 



35 
 

 

 

 

ajudar alguém a lidar com a depressão incluem autocuidado, ajuda profissional e mudanças no 

estilo de vida. Com consciência e esforço, é possível administrar e viver a vida ao máximo. 

Embora difícil, é importante lembrar que a recuperação é possível e que buscar ajuda é um sinal 

de força. 

O Transtorno Depressivo Maior é que chamamos comumente de depressão. De acordo 

com o DSM-V, suas características principais são o humor triste, vazio ou irritável, 

acompanhado de mudanças somáticas e cognitivas que afetam significativamente a capacidade 

da pessoa de funcionar. Embora possa ocorrer apenas um episódio, geralmente é uma condição 

recorrente. Pode acontecer em qualquer idade, mas tem prevalência na puberdade, ou seja, na 

entrada para adolescência, com prejuízos psicológico e sociais, podendo levar ao suicídio. Para 

se encaixar no critério para Transtorno Depressivo Maior, a pessoa precisa apresentar cinco dos 

sintomas abaixo, sendo que o sintoma 1 ou o 2 devem estar presentes: 

1. Humor deprimido na maior parte do dia, quase todos os dias; 

2. Interesse ou prazer marcadamente diminuídos em relação a todas ou 

quase todas as atividades, quase todos os dias; 

3. Perda ou ganho de peso significativo; 

4. Insônia ou sono excessivo quase todos os dias; 

5. Agitação ou lentidão psicomotora quase todos os dias; 

6. Fadiga ou perda de energia quase todos os dias; 

7. Sentir-se sem valor ou com culpa excessiva, quase todos os dias; 

8. Habilidade reduzida de pensar ou se concentrar, quase todos os dias; 

8. Pensamentos recorrentes sobre morte, pensamentos suicidas sem um 

plano, tentativa de suicídio ou plano para cometer suicídio.(Associação Americana de 

Psiquiatria, (2020) 

 
2.8 Transtorno Depressivo Maior em Adolescentes Brasileiros 

 

O Transtorno Depressivo Maior (TDM) é uma condição grave de saúde mental que afeta 

muitos adolescentes no Brasil. Os sintomas do TDM incluem sentimentos persistentes de 

tristeza, desesperança, perda de interesse em atividades e alterações no apetite e nos padrões de 

sono. A prevalência de TDM em adolescentes no Brasil é uma preocupação crescente. Segundo 

estudo epidemiológico, o predomínio de depressão ao longo da vida no Brasil gira em torno de 

15,5%. Vários fatores de risco foram identificados que aumentam a probabilidade de 



36 
 

 

 

 

desenvolvimento de TDM, incluindo histórico familiar, transtornos psiquiátricos relacionados, 

estresse crônico, ansiedade crônica, distúrbios hormonais e dependência de substâncias 

(MELLO; MOREIRA, 2017). 

Segundo autor, nos últimos anos o Transtorno Depressivo Maior (Depressão) adquiriu 

um grande destaque no meio científico acadêmico, chamando a atenção da população. Foi 

reconhecido o significativo crescimento deste transtorno entre crianças e adolescentes, sendo 

importante avaliar o cuidado e de que forma tratar – que deve ser diferente dos. Lembrando 

ainda que a depressão é considerada pela ciência médica como doença de alta gravidade, e 

requer urgência no tratamento afim de reduzir danos à saúde da criança e adolescente 

(NAKAMURA; SANTOS, 2007) 

Alguns autores relatam que, a incidência da depressão na adolescência é algo que pode 

ter uma duração longa, afetando a vida e as múltiplas funções tanto psíquicas quanto sociais. 

Há, ainda, uma preocupação quanto ao aumento significativo de adolescentes depressivos. O 

fato do adolescente buscar pela R/E dependendo do seu grau de envolvimento com ela, pode 

ser um ponto positivo dele com a vida, proporcionando mais felicidade, e melhor saúde mental, 

proporcionando uma melhora no quadro depressivo (GOMES, DURÃES, 2012). 

Segundo a OMS (2019), quase um bilhão de pessoas – incluindo 14% dos adolescentes 

- vivem com um transtorno mental. O suicídio foi responsável por mais de uma em cada 100 

mortes. Os transtornos mentais são a principal causa de incapacidade, representando um em 

cada seis anos vividos com incapacidade. Pessoas com condições graves de saúde mental 

morrem em média 10 a 20 anos mais cedo do que a população em geral, principalmente devido 

a doenças físicas evitáveis. O abuso sexual infantil e o abuso por intimidação são importantes 

causas da depressão. A depressão e a ansiedade aumentaram mais de 25% apenas no primeiro 

ano da pandemia. 

 

2.9 Desenvolvimento da depressão em adolescentes, fatores de risco, 

Diagnóstico e Prognóstico 

 
A depressão é uma doença mental comum em adolescentes. A causa exata dos 

transtornos depressivos ainda é desconhecida, mas acredita-se que fatores genéticos, biológicos, 

psicológicos e ambientais possam contribuir para o seu desenvolvimento. Os fatores biológicos 

incluem predisposição genética, alterações hormonais durante a puberdade e desequilíbrios em 

neurotransmissores como a serotonina e a dopamina. Assim, adolescentes com histórico 

https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide
https://www.who.int/news/item/02-03-2022-covid-19-pandemic-triggers-25-increase-in-prevalence-of-anxiety-and-depression-worldwide


37 
 

 

 

 

familiar de depressão ou outras doenças mentais correm maior risco de desenvolvê-la. Fatores 

ambientais também podem contribuir para o desenvolvimento de depressão em adolescentes, 

incluindo eventos estressantes da vida como divórcio dos pais, pressão acadêmica, bullying e 

isolamento social. Adolescentes que sofrem trauma ou abuso também correm maior risco de 

desenvolver o diagnóstico. Além disso, a falta de apoio social e relacionamentos positivos 

podem contribuir para sentimentos de solidão e inutilidade, aumentando o risco de depressão 

(BIAZUS, RAMIRES, 2012). 

O diagnóstico precoce e o tratamento da depressão em adolescentes são cruciais para 

prevenir efeitos negativos a longo prazo em sua saúde mental. O prognóstico em adolescentes 

pode ser melhorado com intervenção precoce e tratamento adequado. Portanto, é essencial 

identificar os fatores de risco associados a ela em adolescentes, fornecendo tratamentos 

baseados em evidências para prevenir consequências a longo prazo. Procedimentos baseados 

em evidências para depressão em adolescentes incluem psicoterapia, medicamentos ou uma 

combinação de ambos. 

A terapia cognitivo-comportamental (TCC) é uma psicoterapia comumente usada que 

tem se mostrado eficaz. A medicação antidepressiva também pode ser efetiva no tratamento da 

depressão em adolescentes, mas deve ser usada com cautela devido ao potencial de efeitos 

colaterais., o tratamento mais eficaz para a depressão em adolescentes é uma combinação de 

psicoterapia e medicação. Portanto, é importante fornecer tratamentos baseados em evidências 

para adolescentes com depressão para melhorar seu prognóstico (DURÃO,2020) 

 

2.10 Consequências Funcionais do Transtorno Depressivo Maior 
 

Muitas das consequências funcionais do transtorno depressivo maior derivam de 

sintomas individuais. O prejuízo pode ser muito leve, de forma que muitos daqueles que 

interagem com o indivíduo afetado não percebem os sintomas. Entre os indivíduos atendidos 

em contextos médicos gerais, aqueles com transtorno depressivo maior têm mais dor e doença 

física e maior redução no funcionamento físico e social. 

 

2.11 Afiliação R/E de adolescentes no Brasil 
 

A R/E entre os adolescentes brasileiros tem aumentado nos últimos anos. Assim, a 

religião e a espiritualidade podem servir como mecanismos de enfrentamento para os 



38 
 

 

 

 

adolescentes, pois lidam com complexos desafios sociais e pessoais nesta fase do 

desenvolvimento. 

A afiliação religiosa entre os adolescentes brasileiros foi influenciada por várias 

mudanças culturais e sociais ao longo do tempo. Embora a juventude brasileira inicialmente 

tivesse baixos níveis de vínculos religiosos, isso começou a mudar com o passar do tempo. 

Podemos atribuir essa característica as mudanças nos valores culturais e sociais, bem como 

às leis de frequência escolar obrigatória. À medida que o adolescente brasileiro médio cresce 

em um ambiente em que não pode deixar de estudar, ele/ela se acostuma a participar de 

atividades religiosas. Embora existam alguns aspectos peculiares em relação à filiação 

religiosa entre os adolescentes brasileiros, fato que demanda mais investigação, a maioria dos 

aspectos são semelhantes aos observados em outros lugares. A prevalência de afiliação 

religiosa entre essa faixa etária tem aumentado devido a influências culturais e sociais, bem 

como fortes laços familiares que ajudam a manter os jovens ligados à religião ou a nenhuma 

religião (JAHN; DELL’AGLIO, 2017). 

A adolescência, como dito anteriormente, é um momento especial no desenvolvimento 

religioso do adolescente. Mesmo que quando crianças tenham herdado a religião de seus pais, 

há que se considerar o desenvolvimento cognitivo, quando o adolescente se torna mais 

questionador, aumentando a capacidade de pensamentos abstratos que irão permitir que tenham 

muitas ideias sobre R/E. Como exemplo eles podem questionar a existência de Deus, ao 

observarem o sofrimento de muitas pessoas no mundo. Estes pensamentos ou ideias os fazem 

desenvolver suposições entre diferentes respostas a questões religiosas (SANTROCK, 2014). 

Para a teoria do desenvolvimento cognitivo, não há diferença de aprendizagem entre 

adolescentes e adultos, no entanto, quando se trata da R/E existe uma diferença substancial. 

Adolescentes tem a capacidade de se expressar com ousadia em suas crenças religiosas e se 

utilizam das atividades religiosas como oportunidade de se inserirem socialmente com 

indivíduos com ideias semelhantes. Eles experimentam formas de R/E que são as experiencias 

com seitas, oráculos e outras espiritualidades que não incluem instituições religiosas clássicas 

(MENEGUCE, 2009). 

O panorama religioso no Brasil é diverso e isso influencia a religiosidade e 

espiritualidade dos adolescentes. A religião é uma característica cultural marcante no Brasil e 

estudos têm sido realizados para avaliar suas crenças e práticas entre adolescentes brasileiros. 

Dalgalarrondo (2008) apontou que o componente religioso é um dos elementos constitutivos 

da identidade geral. Para o autor, símbolos, valores, rituais, permeiam a religião e desempenham 



39 
 

 

 

 

um papel na constituição da identidade humana. Assim, a religião pode fornecer recursos para 

a consolidação da identidade do adolescente e servir de referência para a transição do indivíduo 

nas esferas sociais. 

Muitos adolescentes brasileiros estão se voltando para a espiritualidade e a religião para 

lidar com os desafios desse período. Eles têm potencial para participar ativamente dessas 

mudanças visíveis no cenário religioso brasileiro. Sendo os adolescentes agentes de 

autoexpressão e transformação da sociedade e da cultura e a religião importante como dimensão 

social, eles também podem provocar mudanças culturais através dessa esfera. Avaliar a 

importância e a frequência do envolvimento religioso dos adolescentes é uma questão relevante, 

pois as evidências sugerem que a crença religiosa e a espiritualidade definem características 

únicas durante a adolescência, podendo fornecer recursos importantes para o desenvolvimento 

saudável dos adolescentes (JAHN, DELL’AGLIO, 2017). 

Em nossa sociedade, o adolescente se mostra em períodos de introversão, timidez, 

imprudência, desorientação, apatia, heterotrofismo e homossexualidade ocasional, dos quais 

podem surgir diversos conflitos afetivos, e na R/E gerar crises indo do ateísmo, passando por 

questões filosóficas até um misticismo fervoroso. Ainda segundo Knobel (1981) existe a 

necessidade do adolescente se identificar com figuras em substituição a figura paterna em busca 

de proteção e segurança, e as vezes o projeta na figura de “Deus”, buscando assim pela R/E. 

Em pesquisa realizada por Almeida et al. (2010) intitulada Envolvimento religioso e 

fatores sociodemográficos: resultados de um levantamento nacional no Brasil, que interessa a 

esta dissertação, foi investigada uma amostra composta por 661 adolescentes entre 14 e 17 

anos de 143 cidades. Os participantes foram entrevistados com base em um questionário 

sociodemográfico que investigou idade, gênero, raça, renda familiar, nível educacional, 

ocupação, estado civil, região do Brasil onde o indivíduo vive e se reside em áreas rurais ou 

urbanas. Três dimensões religiosas foram investigadas: filiação, religiosidade organizacional e 

subjetiva. Filiação religiosa foi avaliada usando a seguinte questão: 1) Qual é sua religião? 

Afro-brasileira (umbanda e candomblé), Espiritismo Kardecista, Catolicismo, Protestantismo, 

outra e nenhuma religião? 

Como resultado da amostra com adolescentes podemos observar que: quanto a filiação 

religiosa, temos em sua maioria 61,7% de católicos, 26,7% de protestantes, e 9,6 % sem 

religião, sendo a frequência de participação a cultos ou atividades religiosas em sua maioria de 

uma vez na semana. Sobre a importância da religião, 70,3% a descreveram como muito 



40 
 

 

 

 

importante. Observamos, assim, por meio desses dados, um panorama do adolescente e da 

religiosidade no Brasil. 

Em outra pesquisa, pela Datafolha (2020), em relação aos adolescentes na faixa etária 

de 16 a 24 anos, temos os seguintes dados: Ateus 41%, Católicos 13%, Espíritas 14%, 

Evangélicos 19%, sem religião 34%, Umbanda/Candomblé, e outras afro-brasileiras 32%. 

Esperamos que com a próximas pesquisas, inclusive do próximo censo, que se espera para 2023/ 

2024 poderemos acompanhar melhor o cenário religioso dos adolescentes no Brasil, 

compreendendo de forma mais precisa a relação entre eles e as diferentes expressões religiosas. 

Os dados levantados indicam que o adolescente no Brasil possui níveis elevados de 

religiosidade, sendo importante, assim, compreender como a dimensão religiosa/espiritual pode 

impactar os desafios envolvidos nesse período de vida e no processo de enfrentamento da 

depressão. 

A R/E entre os adolescentes brasileiros tem aumentado nos últimos anos, servindo como 

mecanismo de enfrentamento dos complexos desafios sociais e pessoais nesta fase do 

desenvolvimento. 

 

2.12 Religião no Brasil 
 

A religião é um direito garantido pela Constituição brasileira e é vista como um aspecto 

fundamental da liberdade. A pluralidade de crenças e o processo sincrético de combinação de 

diferentes religiões são aspectos importantes da religiosidade brasileira (JAHN, DELL’AGLIO, 

2017). 

No Brasil, a religião é um traço cultural de destaque intimamente relacionado à sua 

criação e história, o que reforça a importância de investigar como os adolescentes brasileiros 

vivenciam as crenças religiosas. Apesar da proeminência da religião na cultura brasileira, são 

poucas as obras da história brasileira que se centram na dimensão religiosa, e menos ainda as 

que se relacionam com adolescência (MONTES, 2013). 

A religião, no entanto, é uma parte importante da vida diária em todo o mundo. Muitas 

pessoas têm fé em diferentes religiões e essas crenças têm uma profunda influência nas 

sociedades em que vivem. O Brasil não é exceção; aqui existem muitas religiões e tradições 

diferentes, todas profundamente enraizadas em sua cultura. Nossa sociedade é altamente 

religiosa, possuindo a segunda maior proporção de católicos do mundo. O catolicismo é a maior 

religião do Brasil, mas não é a única. Outras religiões incluem o espiritismo, religiões afro, 



41 
 

Evangélicos 

 

 

 

evangélicos, mórmons. Cada fé tem uma história rica que continua a influenciar a cultura 

brasileira moderna (MONTES, 2013). 

Segundo pesquisa Datafolha (2020) sobre religião no Brasil, temos os seguintes dados3: 
 

Religião dos brasileiros 

Católica 50% 

Evangélica 31% 

Não tem religião 10% 

Espírita 3% 

Umbanda, candomblé e outras afro- 

brasileiras 

2% 

Outras 2% 

Judaica 0,3% 

 
 

Religião por sexo 

Católicos Mulher 51% 

Homens 49% 

Evangélicos Mulher 58% 

Homens 42% 

 
 

Religião por cor 

Parda 41% 

Branca 36% 

Preta 14% 

Amarela 2% 

Indígena 2% 

Outras 4% 

 

 

 
 

 

 
3 Alguns dados foram colocados apenas para as duas maiores religiões do Brasil, quais sejam: 

católicos e evangélicos. 



42 
 

 
 
 
 

Religião por sexo Homem 58% 

Mulher 42% 

Religião por cor Parda 43%, 

Branca 30%, 

Preta 16%, 

Amarela 3%, 

Indígena 2%, 

Outras 5%. 

 
 

Religião por idade 

Católicos 16 a 14 anos 13% 

25 a 34 anos 17% 

35 a 44 anos 18% 

45 a 59 anos26 % 

60 anos ou mais 25% 

Evangélicos 16 a 24 anos 19% 

25 a 34 anos 21% 

35 a 44 anos 22% 

45 a 59 anos 23% 

60 anos ou mais 16% 

 
 

Religião por escolaridade 

Católicos Fundamental 38%, 

Médio 42%, 

Superior 15% 

Evangélicos Fundamental 35%, 

Médio 49% 

Superior15% 

 
 

Religião por renda 

Católicos até 2 salários-mínimos 46%, 



43 
 

 
 
 
 

 de 2 a 3 salários-mínimos 21%, 

de 3 a 5 salários-mínimos 17%, 

de 5 a 10 salários-mínimos 9%, 

mais de 10 salários-mínimos 2%. 

Evangélicos até 2 salários-mínimos 48%, 

de 2 a 3 salários-mínimos 21%, 

de 3 a 5 17%, de 

5 a 10 salários-mínimos 7%, 

mais de 10 salários minimos2%. 

 
 

Religião do País 

Católicos Sudeste 32%, 

Sul 53%, 

Nordeste 59%, 

Centro oeste 49%, 

Norte 50%. 

Evangélicos Sudeste 32%, 

Sul 30%, 

Nordeste 27%, 

Centro oeste 33% 

Norte 39%. 

 

Por fim, destaca-se que apesar da maioria da população brasileira ser católica ou 

evangélica, as outras religiões têm um grande espaço e significância na sociedade, seja pela 

renda, pela escolaridade ou pela divisão geográfica, e vale ressaltar que a diversidade religiosa 

do Brasil reflete a história e a cultura do país, sendo celebrada e respeitada pela sociedade 

brasileira. 

Segundo o último Censo do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE, 

2010), a distribuição religiosa da população total é de 64,6% católicos, 22,2% evangélicos, 2% 

espíritas, 0,3% de umbanda e candomblé, 8% declarando não filiação religiosa, 2,7% 

pertenciam a outras religiões. Em comparação com outros censos, os evangélicos e não crentes 

aumentaram e os católicos diminuíram em 2010, o que pode representar tendências na 

população brasileira (JAHN, DELL’AGLIO, 2017). 



44 
 

 

 

 

 

 

2.13 Desafios e possiblidades de expressão religiosa entre adolescentes 

brasileiros 

 
Para Durkheim (1858/1917) todas as religiões são legítimas (verdadeiras) em sua forma 

e buscam responder às condições humanas, manifestando a natureza da vida religiosa. Elas 

existem para responder às condições humanas e às necessidades do ser humano. 

A questão da expressão religiosa entre adolescentes brasileiros é um tema complexo e 

desafiador. Equilibrar as crenças religiosas com a vida moderna é um dos principais desafios 

enfrentados por eles. As instituições religiosas buscam atrair e congregar jovens por meio de 

estratégias específicas, mas a religiosidade dos adolescentes pode variar de acordo com suas 

crenças e práticas. A religiosidade é considerada um aspecto importante da vida deles, 

moldando sua compreensão de eventos e experiências (TAVARES, CAMURÇA, 2004). 

A era moderna apresenta um desafio na forma de um vazio avassalador que muitos estão 

tentando preencher, com o foco da sociedade em "ser" e o desejo de aceitação e reconhecimento, 

a religião tornou-se uma saída para satisfazer essa necessidade. A chave para alcançar o sucesso 

neste campo está em atender às demandas daqueles que buscam a realização. No entanto, o 

envolvimento religioso entre os adolescentes demonstrou que muitos consideram os serviços e 

reuniões tradicionais monótonos e antiquados. As críticas também decorrem da percepção de 

hipocrisia, autoritarismo, limitações e taxas impostas por figuras religiosas como padres, 

pastores e bispos. Oferecer espaços mais dinâmicos para os jovens tem levado as igrejas a se 

adaptarem utilizando instrumentos musicais, como bateria e violão, que tradicionalmente não 

eram vistos nas reuniões (JAHN, DELL’AGLIO, 2017) 

 
Portanto, é importante para os adolescentes brasileiros encontrarem um equilíbrio entre 

sua vida religiosa e as demandas da vida moderna, para melhor compreender o papel da R/E no 

enfrentamento de sua saúde mental, principalmente em relação ao TDM (JAHN, 

DELL’AGLIO, 2017) 

 

2.14 Relação familiar nas experiencias Religiosas e Espirituais do Adolescente 
 

Nem sempre foi fácil a experiencia da família em relação a depressão na adolescência, 

a identificação da doença e a aceitação de que seu filho(a) pudesse ficar deprimido(a) vindo 



45 
 

 

 

 

apenas a perceber a gravidade quando o adolescente já apresenta comportamentos estranhos o 

que vem a chamar a atenção da Família, vindo apenas a compreender após um diagnóstico, uma 

vez que o diagnostico pode explicar os problemas decorridos do comportamento do 

adolescente, trazendo certo alívio (NAKAMURA; SANTOS, 2007). 

Sendo assim, pelo fato de a depressão na adolescência não impactar apenas o 

adolescente, mas também sua família, traz muitos comprometimentos em várias áreas da saúde 

fundamentais da vida .Faz se necessário a participação efetiva da família quanto ao cuidado e 

apoio psicossocial e espiritual. A família tem importância no que diz respeito ao 

desenvolvimento psicossocial e religioso do adolescente, tornam-se muito influentes nas 

escolhas, os pais têm interesse em acreditar que podem influenciar positivamente em suas 

escolhas e que elas possam trazer bem-estar emocional e religioso. Para que o adolescente tenha 

através de sua fé religiosa um enfrentamento de seus problemas, pois sendo a adolescência uma 

fase de muitas mudanças e busca pelo autoconhecimento, e as influências que passam a ter fora 

da família e que, muitas vezes, nesta busca, o adolescente pode entrar em um quadro depressivo. 

(BECKER, MAESTRI, BOBATO,2015) 

Apesar da orientação familiar, é importante observar que muitos adolescentes têm 

ideias diferentes sobre como lidar com depressão ou ansiedade. Muitos, por exemplo, buscam 

terapias alternativas, como meditação ou ioga, para ansiedade ou depressão. Eles podem ser 

mais propensos a fazê-lo porque seus corpos estão mudando rapidamente e deixando-os 

inseguros sobre si mesmos. Além disso, a atividade on-line entre esse grupo demográfico 

significa que eles têm acesso fácil a métodos de tratamento aos quais não teriam acesso de 

outra forma. (VORKAPIC, RANGÉ,2011) 



46 
 

 

 

 

3. O DEBATE EM TORNO DA RELIGIOSIDADE/ ESPIRITUALIDADE NA 

PRODUÇÃO BIBLIOGRAFICA DA PSICOLOGIA DA RELIGIÃO. 

Neste capítulo iremos tratar das definições Religiosidade/ Espiritualidade e faremos um 

breve histórico sobre a Psicologia da Religião e a Ciência da religião no contexto da R/E. 

Também iremos discorrer obre os aspectos da religião e a saúde mental, a relação entre 

resiliência e religiosidade/espiritualidade na depressão no adolescente. Trataremos sobre a 

TCC, a qualidade de vida, a relação entre terapia cognitivo-comportamental adaptada a R/E 

em adolescentes com depressão no contexto da Psicologia da Religião 

Atualmente, a experiência religiosa deixou de ser considerada fonte de patologia e, em 

certas circunstâncias, passou a ser reconhecida como provedora de reequilíbrio e saúde para a 

personalidade (KOENING, 2012). A dimensão religiosa /espiritual (ou R/E) tem sido fonte de 

muitos estudos em vários campos científicos, tendo a consciência de que manifestações 

religiosas sempre estiveram atuantes ao longo da existência humana até os dias atuais. Por isso, 

há grande interesse em se estudar ou identificar como esses fenômenos da R/E agem na vida 

social dos indivíduos, e como podem influenciar seu comportamento, sua visão do mundo e de 

si e, consequentemente, de sua saúde. (RODRIGUES, MELLO, 2020). 

 
3.1 Definições de religiosidade e espiritualidade na Psicologia da Religião 

 
Vamos tratar neste momento, do significado dos termos religiosidade e espiritualidade, 

uma vez que tais conceitos trazem em si uma preocupante polissemia. As definições sobre essas 

palavras mostram a variedade e complexidade do conceito. Desse modo, não nos parece 

apropriada a escolha apenas de uma concepção, já que uma considerável parte da experiencia 

religiosa e espiritual da grande maioria das pessoas provém da cultura e de fases diferentes e 

especificas da vida.(MOSQUEIRO, 2015). 

Assim sendo, pretende-se, por meio dos autores citados em seguida, apresentar algumas 

definições dos conceitos R/E, quer por suas aproximações ou distanciamento. Nosso foco são 

as definições mais comuns à discussão no campo da Psicologia da Religião e da Terapia 

Cognitivo Comportamental, uma vez que o trabalho se acha pautado predominantemente nessas 

perspectivas teóricas. 

Contemporaneamente, muito se tem falado sobre R/E suas definições. Em geral nessas 

pesquisas entende-se espiritualidade como algo que está mais para uma busca pessoal de sentido 

e aperfeiçoamento de vida, envolvendo ou não valores religiosos. Ainda assim, a espiritualidade 



47 
 

 

 

 

pode promover o exercício da fé, sendo a esta algo que, potencialmente, conecta as dimensões 

da Religiosidade e da Espiritualidade. Neste sentido, reconhece-se que a espiritualidade pode 

ou não estar vinculada a um Deus pessoal. Já a religiosidade teria relação com maneira como o 

indivíduo vivencia suas experiências religiosas a partir da adesão a instituições religiosas e 

sistema de crença específico (FRANCO, 2022). 

Enquanto isso, a definição de espiritualidade pode incluir outros aspectos, como um 

sistema interno de crenças que traz força, paz e experiências com o que quer que o indivíduo 

defina como transcendente. Por sua vez, a religiosidade poderá ser entendida como filiação 

religiosa em que o indivíduo busca apoio emocional entre os outros participantes da mesma 

religião (STRELHOW, 2017). 

Outra definição de R/E afirmara que por Religiosidade entende-se uma experiência 

particular do indivíduo com sua religião, ou seja, a forma como ele/ela vivencia sua fé dentro 

de um contexto religioso. Já a espiritualidade independe da vinculação a alguma instituição 

religiosa, ela tem a ver com um contato mais individual com o que se pode definir como 

transcendente, religioso ou existência espiritual (MARALDI, 2020). 

Em palestra realizada na PUC-SP para os pós-graduandos em Ciência da Religião, 

Tomas Lindgren, professor de Psicologia da Religião na Universidade UMEA, Suécia 

(LINDGREN,2022) diz haver pouco sentido em se fazer uma distinção nítida entre 

Religiosidade /Espiritualidade em qualquer outra cultura, a não ser as influenciadas pelas ideias 

ocidentais. Para ele, o contraste entre R/E é nada menos que um discurso liberal, onde a 

espiritualidade é tida como interna e libertadora. Nesse discurso, a espiritualidade pode ser 

individualizadora, o que seria algo bom, enquanto a religiosidade (entendida como 

coletividade) seria algo ruim. A definição de Lindgren traz, portanto, contribuições das Ciências 

Sociais para o debate. 

 
3.2 Desenvolvimento da psicologia da religião 

 
Neste ponto é imprescindível explicar antes o que é Psicologia da Religião, e de fato 

falar o que ela não é. Considerando-se que PR não tem a ver com estudar religião, uma vez que 

a considera como objeto de estudo das várias ciências humanas e da teologia, apontando a uma 

realidade transcendente, não sendo nem favorável ou desfavorável a ela. Assim sendo, 

Psicologia da Religião é entendida como o estudo dos aspectos psicológicos que acompanham 

ou se apresentam na experiência religiosa ou, como o estudo do comportamento religioso, 



48 
 

 

 

 

determinado pela crença numa dimensão transcendente, independentemente de como é definida 

pelos indivíduos e culturas (PAIVA, 2019). 

Dessa forma, a psicologia da religião, antes de despertar algum interesse no Brasil, já 

estava amplamente difundida e atuante na Europa e nos Estados Unidos, sendo que já no início 

do século XX Stanley Hall (1857-1911) e William James (1892-1942) já se debruçavam nos 

estudos investigativos sobre psicologia do comportamento voltado à religião. No Brasil, esse 

estudo só teve início na década de 1960 em grupos de diversas especialidades contando com a 

participação de psicólogos e psicanalistas que se reuniam na Pontifícia Universidade Católica 

de São Paulo (PUC-SP). 

Nos anos seguintes, a partir de 1992, houve um grande desenvolvimento com muita 

produção acadêmica sobre psicologia da religião, algo que foi muito importante porque trouxe 

compreensão de fenômenos típicos da atualidade e o diálogo entre as diferentes culturas e 

religiões. Porém, fica a preocupação, pois apesar de toda importância que Psicologia da 

Religião tem no meio acadêmico, não faz parte na maioria dos cursos de graduação em 

psicologia no Brasil e mais pesquisas se fazem necessárias nessa área (ESPERANDIO, 

FREITAS, 2017). 

 
3.3 Psicologia da Religião e Ciência da Religião 

 
Sabemos que a Psicologia da religião tem seu papel no estudo das múltiplas formas e 

manifestações das crenças religiosas, mas o interesse desta pesquisa de dissertação envolve 

também um estudo voltado à Ciência da Religião que tem por objetivo único, a saber: a religião. 

No início do século XX, a religião era então considerada um tabu no meio científico 

acadêmico e a maioria de psicólogos eram arreligiosos que se dedicavam a estudar o objeto 

religião por ser um tema interdito ou até considerado inútil pelo próprio desinteresse acadêmico. 

Havia a pergunta sobre a necessidade da psicologia enquanto ciência conversar com um objeto 

tão obscuro como a religião, assim como a preocupação da posição da Psicologia a serviço de 

salvação religiosa. 

Apesar disso, as relações entre religião e Psicologia voltaram a ser estudadas com maior 

frequência, e a partir deste ponto pudemos organizar a Psicologia da Religião institucional e 

academicamente, não cabendo a ela ocupar o papel de articuladora ou substituta da religião, 

mas orientar para a articulação entre o psíquico e o religioso, não se referindo à existência ou 

inexistência de um ser supramundano ou até criticar quaisquer religião ou ato religioso, mas 



49 
 

 

 

 

como um estudo cientifico e objetivo do fenômeno religioso no comportamento humano 

(BELZEN, RODRIGUES, GOMES, 2013). 

Podemos observar que muitos teóricos da psicologia no campo científico encontraram 

algum interesse na psicologia da religião enquanto comportamento humano, considerando o 

indivíduo e suas crenças e buscando por suas experiencias religiosas, atitudes e dinâmicas 

afetivas e cognitivas presentes nos comportamentos religiosos (PINTO, 2013). 

Já em relação à Ciência da Religião, partimos do princípio do termo. Ele se refere a 

 
 

um empreendimento acadêmico que, sustentado por recursos públicos, 

norteado por interesse de conhecimento específico e orientado por um 

conjunto de teorias especificas, dedica-se de maneira não normativa ao estudo 

histórico e sistemático de religiões concretas em suas múltiplas dimensões, 

manifestações e contextos socioculturais (USARSKI, 2013, p.139). 

 

Neste sentido podemos afirmar que a Ciência da Religião vem ao encontro do objeto de 

estudo O papel da Religiosidade e Espiritualidade no cuidado de Adolescentes com Transtorno 

Depressivo Maior de maneira a estimular a reflexão sistemática com a criação de pesquisas 

numa perspectiva interdisciplinar e não confessional, dentro do contexto da Ciência da Religião 

aplicada em função do sujeito, com relação às suas crenças. “Neste sentido a Ciência da religião 

aparece como um promissor campo de estudos, apresentando a possibilidade de uma abordagem 

diferenciada, com um olhar renovado, ao que vem sendo produzido mundialmente sobre a 

temática” (STERN, 2022, p.820). 

O que torna um diálogo produtivo entre a psicoterapia e a Ciência da religião é com 

certeza a incansável busca da ampliação e compreensão do sujeito religioso, criando-se, assim, 

caminhos para aventurar-se mais em seu processo de cura e humanização. 

 
A espiritualidade, inerente ao ser humano, pode ser cultivada, ou não, pode se 

desenvolver, ou não, pode amadurecer, ou não. Quando necessário, a 

psicoterapia, por ser uma atividade exercida através da e em prol da 

espiritualidade, é um dos caminhos para desentravar o amadurecimento da 

espiritualidade. Assim, é principalmente através da espiritualidade que a 

psicoterapia se desincumbe da tarefa de facilitar a retomada do 

desenvolvimento pessoal (PINTO, 2013, p. 10). 

 

Podemos afirmar que quando discutimos a aplicação da ciência da religião à saúde, por 

exemplo, a proposta é utilizar saberes científicos da nossa disciplina, para atender demandas 

especificas sobre espiritualidades, já que o tema da R/E está ganhando cada vez mais evidencia 

nos profissionais da saúde (psicólogos) e nos pacientes, que se tornaram mais conscientes e 



50 
 

 

 

 

exigentes com novas abordagens de saúde e, em especial, ligadas às questões espirituais e 

religiosas. 

Então, o possível ponto de encontro e de diálogo entre a ciências da religião e o objeto 

de estudo neste trabalho; consiste na busca pela ampliação da compreensão sobre o sujeito 

religioso adolescente, com suas dores e conquistas e no que isso tem de implicações para o 

processo e a busca de sua plenitude e saúde mental. 

Considerando o exposto, concluímos que a Ciência da Religião pode ser fundamental 

no trabalho do psicoterapeuta. Segundo Pinto (2013) o campo de interação entre ciência da 

religião e psicologia não deve ser resumido na Psicologia da Religião, ele começa por ela, mas 

perpassa outras abordagens, da Psicologia do Desenvolvimento, Psicologia da Personalidade, 

entre outras. O estudo da Ciência da Religião permite adquirir um aprendizado de sua cultura 

que se dá pelo contato com estudiosos e profissionais de outras áreas, com ideias diferentes, 

novas abordagens para um mesmo fenômeno, aprofundando-se, dessa forma, o contato com o 

mundo religioso (PINTO, 2013). 

A ciência da religião, enquanto ciência aplicada, é algo novo, pois está mais fortemente 

ligada, do ponto de vista histórico, à academia, com exclusividade na pesquisa. Por isso, a 

necessidade de se buscar diálogos com as outras ciências (Humanas Aplicadas) para uma 

melhor aplicação em vários campos como o Direito, a Psicologia, as Ciências Políticas, a 

Economia, o Serviço Social etc. (STERN, COSTA, 2018). 

Muitos cientistas da Religião de formação provêm da área da saúde e se torna evidente 

a importância desses profissionais quando podem contribuir efetivamente no que se refere ao 

atendimento com seus pacientes religiosos, já que cada vez tanto para os profissionais, quanto 

aos pacientes, a R/E faz parte de seu dia a dia (STERN, 2018). 

Desta forma podemos dizer que o cientista da Religião, pelo fato de ter especialização 

em religiões e não se restringir à teologia ou dogmas religiosos, faz uma abordagem 

multidisciplinar, incluindo todos os elementos tanto históricos, sociais, psicológicos, tendo 

assim olhares diversos e complementares sobre o campo religioso, buscando a integração desses 

saberes (FRANCO, TORRES, 2017). 

Outros autores, como Berni (2016), trarão ainda, outras contribuições para ao debate 

sobre definições de R/E, salientando novas nuances entre os termos: 

 

É muito comum que se fale do religioso e do espiritualista, por isso, 

entendemos ser fundamental fazer uma distinção entre esses termos. Religioso 

é aquele que acredita numa dimensão sutil da vida e o faz por meio da pertença 

ou confissão de fé. Já o espiritualista acredita em dimensão semelhante, sem, 



51 
 

 

 

 

todavia, se sentir pertencendo a um credo específico, ou o faz numa mistura 

de muitos credos, de forma particular, livre, menos institucionalizada, numa 

linha conhecida nas Ciências da Religião como e New Age ou, como afirmou 

Boff, num nível popular sincrético (BERNI, 2016, p.48). 

 

Sabendo da importância e da produção acadêmica sobre a R/E, temos a necessidade de 

ver este tema com olhares para interdisciplinaridade, para uma compreensão efetiva no mundo 

moderno, ao lado da secularização. 

Cada vez mais a R /E vem sendo destacada como uma dimensão importante na vida dos 

indivíduos, sendo de interesse dos pesquisadores evidenciar associações com a depressão e 

outros indicadores psicopatológicos e de saúde mental. Assim, a presente pesquisa busca 

compreender o papel da religiosidade/espiritualidade em relação ao cuidado de adolescentes 

brasileiros com Transtorno Depressivo Maior a partir das evidencias recolhidas na literatura 

científica. Sendo este um tema ainda pouco explorado no contexto brasileiro, vislumbrou-se a 

possibilidade de se apontar contribuições para o avanço do conhecimento na área da Psicologia 

da Religião e Ciência da Religião Aplicada. 

 

3.4 Religião e saúde mental 

 
A maioria das religiões se preocupa com a saúde mental e espiritual de seus seguidores. 

Cada uma delas tem suas próprias diretrizes para lidar com questões psicológicas. Os católicos 

romanos, por exemplo, acreditam na confissão, momento em que um padre ouve seus pecados 

e determina se você é digno de salvação. Todos os crentes devotos buscam melhorar a si 

mesmos por meio de suas práticas religiosas. 

A depressão é um dos maiores problemas enfrentados pelos adolescentes em todo o 

mundo. De acordo com uma pesquisa da University College London, no Reino Unido, as 

meninas adolescentes têm 20% mais chances do que os meninos de sofrer de depressão clínica 

(UNISINOS, 2019). 

Janh Dell”Aglio em uma pesquisa sobre a Religiosidade em adolescentes brasileiros 

destaca que, quanto ao desenvolvimento do adolescente, deve-se estar atento a estudos voltados 

a R/E ,já que nesta fase existe uma maior maturação cognitiva, como uma necessidade de um 

engajamento religioso, porém, pouco se tem estudado sobre a relação R/E na adolescência, o 

que é preocupante já que esta fase está relacionada com quadro maior de depressão e ideação 

suicida no Brasil. 



52 
 

 

 

 

Entende-se que a R/E é fator de proteção ao adolescente porque promove mais qualidade 

de vida e um menor risco a sua integridade moral e psicológica, colaborando com seu 

desenvolvimento de vida e promovendo comportamentos mais positivos. Sendo assim, quando 

o adolescente busca por uma denominação religiosa ele envolve-se com padrões de R/E, 

incorporando comportamentos considerados benéficos a saúde. Enquanto isso, e apesar de a 

R/E ser fonte de apoio aos adolescentes, muitos não parecem frequentar qualquer tipo de 

instituição religiosa, entendendo a R/E de uma forma mais intrínseca, ou seja, as instituições 

têm pouca ou quase nenhuma influência na escolha de uma R/E (JAHN, DELL’AGLIO,2017). 

Sendo assim, é importante observar que a crença religiosa e a espiritualidade não 

substituem o tratamento adequado para a depressão, incluindo, por exemplo, psicoterapia e 

tratamento psiquiátrico. No entanto, pode ser útil incorporar a crença religiosa e a 

espiritualidade nas abordagens de tratamento da depressão, pois os resultados podem 

beneficiar a prevenção e o tratamento do diagnóstico em adolescentes. É importante ressaltar 

que os profissionais de saúde devem estar atentos à influência das crenças religiosas e da 

espiritualidade em adolescentes com depressão, pois o uso desses recursos pode trazer 

benefícios terapêuticos. 

Pargament aponta os principais problemas trazidos pelos psicoterapeutas que utilizam a 

terapia integrada à espiritualidade. As principais barreiras dos terapeutas ao utilizarem a 

psicoterapia integrada a R/E são: o viés espiritual ,ou seja, a visão do sujeito em relação a 

religião e espiritualidade negativo ou positivo; a miopia espiritual onde existe a dificuldade do 

sujeito de enxergar as dimensões espirituais em problemas ou em soluções; a timidez espiritual 

em que o sujeito tem medo de abordar a sua R/E na terapia, acreditando que tanto a 

espiritualidade quanto a terapia não são compatíveis. O entusiasmo espiritual seria a tendencia 

em ver a R/E em tudo, como fonte exclusiva de soluções, uma certa petulância espiritual 

superestimando a competência do terapeuta para trabalhar com terapias integradas a 

espiritualidade e desejar soluções simples em problemas complexos. 

 

É imprescindível identificar as crenças espirituais e religiosas do 

paciente e deixar claro que o objetivo é explorar a relevância das 

crenças, dos valores e das práticas para a sua vida, para o modo 

como ele lida com os problemas e para avaliar se ele deseja que 

tais temas sejam abordados no tratamento (PARGAMENT, 

2007, p. 138). 



53 
 

 

 

 

3.5 Entendendo o enfrentamento (Coping) do TDM no contexto da 

Religiosidade/ Espiritualidade 

3.5.1 Coping religioso e espiritual 

 
O coping desempenha um papel central na relação entre crença religiosa, espiritualidade 

e saúde, não tendo tradução para o português, mas é mais bem definido como um conjunto de 

estratégias que uma pessoa usa para se adaptar a situações de vida desfavoráveis ou estressantes. 

O conceito de coping religioso/espiritual está inserido nos campos da psicologia cognitivo- 

comportamental, psicologia da religião, psicologia positiva, psicologia da saúde e religião e 

áreas de estudo em saúde, medicina e espiritualidade (STROPPA, ALMEIDA, 2008). 

Existem várias classificações de coping religioso, dentre elas os autores Panzini e 

Bandeira (2007) propõem uma classificação de acordo com a análise em aspectos positivos e 

negativos. Do lado positivo, a pessoa pede apoio a Deus na tentativa de buscar uma mudança 

positiva, e na negativa a pessoa tem a compreensão que está sendo a vontade de Deus e não se 

pode modificar o acontecimento negativo. Quando negativo, o coping religioso pode 

acompanhar sentimento de revolta, culpa ou desespero. Portanto, quando as pessoas se voltam 

para a religião em resposta ao estresse, ocorre o coping religioso. Quando positivo, pode 

facilitar a resolução de problemas e prevenir ou mitigar as consequências e respostas 

emocionais negativas ao estresse da vida. Existem evidências de uso considerável em 

estratégias de CRE positivo e superam as estratégias de CRE negativo por diferentes amostras 

sob diferentes condições de estresse, principalmente em face da saúde/doença (PANZINI, 

BANDEIRA,2007). Segundo Stroppa e Moreira-Almeida (2008), há vários exemplos de 

estratégias de CRE positivo e negativo (ver tabela 1, abaixo). 



54 
 

 

 

 

Tabela 2 

 

3.6 R/E Intrínseca/Extrínseca 

 
Segundo Gordon Allport (1897-1967), interessado pela temática da religião, 

especialmente na sua relação com a moral, classificou em duas a orientação R/E mais utilizada 

no meio acadêmico: a intrínseca e a extrínseca. Na religiosidade intrínseca, o sujeito tem a sua 



55 
 

 

 

 

fé bem amadurecida e vive dentro dos princípios da doutrina em que segue, sendo saudável em 

relação a sua religião, atribuindo significado a sua vida. 

Na religiosidade extrínseca, a religião é usada como um meio para atingir outros fins, 

(status, sociabilidade, distração), ou seja, o indivíduo se volta ao sagrado ou adere a uma 

determinada religião com interesse em relacionamentos sociais. Enquanto o segundo usa a 

religião, o primeiro a vive (DE FREITAS MELLO, 2015). 

 
Como veremos mais à frente na dissertação, a religiosidade intrínseca se mostrou 

associada em algumas pesquisas a maiores níveis de bem-estar e saúde mental com impacto 

positivo em sintomas depressivos, por isso a relevância de apresentarmos esse conceito. 

A pessoa pode ter uma orientação religiosa intrínseca ou extrínseca. A religiosidade 

intrínseca é caracterizada pela busca de significado e propósito pessoal na religião, enquanto a 

religiosidade extrínseca é mais tratada para comportamentos e práticas religiosas externas, 

como frequentar serviços religiosos ou seguir tradições. Estudos mostram que a religiosidade 

intrínseca está associada a uma personalidade mais madura e menos propensa a atitudes 

discriminatórias. Além disso, a religiosidade intrínseca tem sido associada a um maior bem- 

estar subjetivo, satisfação com a vida e busca de sentido. 

Ainda sobre a religiosidade intrínseca, Genia (apud SOARES, ALMINHANA, 2018) 

em um estudo sobre maturidade espiritual, religiosidade intrínseca, resumiu os critérios de 

Allport ( 1897-1967) da seguinte forma: 

 
Relacionamento transcendente com algo maior que o si mesmo; 

Estilo de vida, incluindo o comportamento moral, é consistente 

com os valores espirituais; 

Comprometimento sem certeza; Abertura para pontos de vista 

espirituais diversos; 

A fé madura é despida de egocentricidade, pensamento mágico e 

conceitos antropomórficos de Deus; 

Uma perspectiva espiritual madura inclui componentes emocionais 

e racionais; Interesse social e preocupação humanitária; 
A fé madura aumenta a vida e promove o crescimento; 

Significado e propósito na vida; e A fé madura não é dependente de 

um dogma particular, um conjunto de práticas ou uma estrutura religiosa 

formal. 
 

Em uma pesquisa intitulada Um olhar sobre depressão e religião numa perspectiva 

compreensiva, Gomes (2011) em uma perspectiva teológica, afirma que a religião tem sido 

reconhecida como um fator importante na prevenção e tratamento da depressão. Ela pode ajudar 



56 
 

 

 

 

as pessoas a enfrentarem a depressão, fornecendo um senso de propósito e significado na vida, 

além de uma rede de apoio social. 

A religião pode oferecer esperança e conforto espiritual, bem como fornecer um senso 

de comunidade e pertencimento. Existem várias práticas religiosas que podem ajudar as pessoas 

a controlarem a depressão. A meditação e a oração são práticas comuns em muitas vertentes 

que podem ajudar a reduzir o estresse e a ansiedade. A leitura de textos sagrados e a participação 

em rituais religiosos também podem contribuir para a construção de um propósito e significado 

na vida. Além disso, a participação em atividades de caridade e voluntariado pode ajudar a 

melhorar o humor e fornecer uma sensação de realização. 

Religião, prática médica e espiritualidade estiveram interligadas ao longo da história, 

no entanto, apenas nas últimas décadas as pesquisas se aprofundaram na função significativa 

da espiritualidade e da religiosidade no bem-estar físico e mental dos pacientes. De acordo 

com pesquisas que conectam religiosidade/espiritualidade ao Transtorno Depressivo Maior, 

incorporar práticas espirituais no tratamento da depressão pode ser benéfico. Outros transtornos 

psiquiátricos, ao lado da depressão, também têm sido estudados quanto aos efeitos da 

espiritualidade no prognóstico e tratamento. Vários estudos exploraram essa conexão 

minuciosamente, observando as vantagens de incluir a espiritualidade no tratamento de saúde 

mental e a conexão entre esta e a R/E. Esse tema tem chamado a atenção dos pesquisadores 

(ASSUNÇÃO, AMANCIO, MENEZES, 2020). 

No entanto, é fundamental entender que a associação entre depressão e 

religiosidade/espiritualidade é complexa e possui muitas facetas. Lidar com a depressão pode 

ser impactado positivamente pela fé ou crenças de um indivíduo. Para muitos que sofrem 

desse diagnóstico, sua fé desempenha um papel crucial para ajudá-los a lidar com sua doença, 

pois acreditam ser de extrema importância em sua recuperação. 

 

3.7 Crença e descrença religiosa entre adolescentes brasileiros 

 
Para uma melhor compreensão sobre o que o adolescente brasileiro acredita ou 

desacredita, vamos trazer nesta dissertação alguns argumentos de autores que irão falar sobre 

estas crença e descrenças. 

Um número significativo de adolescentes brasileiros se identifica com uma 

determinada religião. Adolescentes de 15 a 19 anos no Brasil declaram filiação religiosa e essa 

alta prevalência é consistente com tendências históricas. Estudos desde 1990 relataram altos 

níveis de afiliação religiosa entre jovens brasileiros. No entanto, pesquisas recentes sugerem 



57 
 

 

 

 

que os mesmos podem se voltar para uma crença religiosa mais pessoal e internalizada, se 

envolvendo menos em atividades e rituais religiosos. (JAHN, DELL’AGLIO, 2017). Já para 

Menezes e Pontes (2015) o ceticismo religioso entre os adolescentes brasileiros é um 

fenômeno crescente. Pesquisas revelam que aqueles que residem em cidades com níveis 

educacionais mais elevados são mais propensos a rejeitar as doutrinas religiosas. Outros 

fatores que podem afetar a religião dos adolescentes incluem parentesco e exposição a várias 

crenças espirituais No entanto, muitos adolescentes brasileiros mantêm uma fé inabalável em 

um poder superior. 

Por outro lado, a descrença na religião pode ter efeitos positivos e negativos no 

comportamento dos adolescentes brasileiros. A falta de crença religiosa pode levar a uma maior 

abertura a diferentes perspetivas e estilos de vida, promovendo a tolerância e a aceitação. No 

entanto, também pode levar a sentimentos de isolamento e desconexão de uma comunidade, o 

que pode contribuir para atitudes e comportamentos negativos. É importante entender as razões 

por trás da descrença de um adolescente na religião e promover atitudes e comportamentos 

positivos, independentemente de suas crenças religiosas (VERONA, JUNIOR, 2012) 

No entanto, os adolescentes “sem religião” em sua maioria não são ateus ou agnósticos, 

eles possuem uma forte espiritualidade apesar de não manterem vínculos institucionais. Eles 

consideram as igrejas desnecessárias para sua vivência religiosa. Alguns pontos podem ser 

indicados para explicar o que vem acontecendo com os jovens. A cultura vem atravessando 

muitas mudanças principalmente decorrente do êxodo rural, onde a maioria, ou seja, mais de 

70% da população vive hoje no centro urbano. Transformações ocorreram através do 

desenvolvimento tecnológico e da informação, diminuindo as tradições familiares. Na 

adolescência é comum a busca por experiencias novas, deixando, assim, de se espelhar na 

religião familiar, como seria de costume nas famílias tradicionais. E não só por isso, mas 

também pela liberdade de se buscar outras religiões ou religiosidades sem incorrer em pecado, 

num fenômeno conhecido como “trânsito religioso”, buscando, assim, seu próprio caminho 

(CAVALIERE, 2022). 

No geral, pensamos que as atitudes em relação à religião entre os adolescentes 

brasileiros são complexas e variadas. Embora a religiosidade ainda seja muito difundida entre 

eles no Brasil, há também uma tendência crescente de questionamento das crenças e práticas 

religiosas tradicionais. É importante entender o impacto da religião na vida dos adolescentes 

brasileiros e promover atitudes e comportamentos positivos, independentemente de suas 

crenças religiosas 



58 
 

 

 

 

 

 

 

3.8 Qualidade de Vida e R/E 

 
Ainda não há consenso definitivo na literatura sobre o conceito de qualidade de vida, 

sabemos, no entanto, que esta varia de acordo com a cultura em que o indivíduo está inserido(a), 

podendo haver muitas interpretações. Neste sentido, “a percepção do indivíduo de sua posição 

na vida no contexto da cultura e sistema de valores nos quais ele vive e em relação aos seus 

objetivos, expectativas, padrões e preocupações” é uma das definições mais utilizadas 

atualmente. (PANZINI, et al, 2007, p. 105, 115) 

Uma forma em que a R/E apoia a qualidade de vida dos adolescentes é ajudá-los a 

sentirem um pertencimento. Muitos sentem que falta algo, se deprimem, então buscam 

experiências com R/E, para se sentirem mais completos e satisfeitos com o mundo que os 

rodeia. Embora a relação entre QV e R/E seja benéfico, nem sempre é fácil para os 

adolescentes alcançarem esse entendimento. Alguns jovens podem não ser emocionalmente 

maduros o suficiente para explorar suas crenças espirituais sem ficarem confusos ou 

frustrados com o processo. Além disso, algumas instituições religiosas podem não fornecer 

apoio social suficiente para os adolescentes que têm perguntas difíceis sobre religião ou 

espiritualidade. Isso pode levar os(as) adolescentes a condutas antissociais se não receberem 

orientação suficiente enquanto exploram suas identidades espirituais (FARINHA, et al, 

2018). 

 
3.9 Terapia cognitivo comportamental 

 
A terapia cognitiva para a depressão foi estabelecida por Beck em 1964 com o objetivo 

de abordar questões atuais por meio da alteração de padrões de pensamento e ações negativas. 

Este método está estruturado e desenhado para ser implementado num curto período, com foco 

no presente. A terapia cognitiva proposta por ele é eficaz em abordar as experiências 

predominantes de desamparo e desesperança que são centrais para a compreensão da depressão, 

de acordo com o autor. Manter o foco nessas estruturas de crenças cognitivas também foi 

considerado importante pelo autor (BECK, 2020). 

Indivíduos que recebem TCC são auxiliados por terapeutas na identificação de 

distorções cognitivas depressivas e padrões negativos de pensamento. Por meio de 

modificações e desafios dessas cognições negativas, podem surgir perspectivas positivas e 



59 
 

 

 

 

realistas sobre as experiências dos indivíduos e a vida em geral. Com o apoio adicional de 

estratégias de enfrentamento e mudanças comportamentais direcionadas, os sintomas de 

depressão podem potencialmente diminuir (BECK, 2013). 

 
3.10 Conceitos básicos da TCC no tratamento do Transtorno Depressivo Maior 

3.10.1 Conceitualizarão cognitiva do paciente 

 
Conforme relatado (DE ABREU,GUILIARD, 2004), o processo de conceituação 

cognitiva envolve a coleta de feedback dos clientes sobre suas queixas. Um aspecto vital desse 

processo é entender por que esses problemas surgem e persistem e prever como eles podem se 

comportar em cenários específicos. Além disso, elaborar um plano de intervenção para atender 

às necessidades do cliente durante a terapia é parte fundamental dessa estratégia de tratamento. 

 
3.10.2 Aliança terapêutica 

 
A terapia cognitivo-comportamental requer uma forte aliança terapêutica. Ela deve ser 

fornecida pelo psicólogo por meio da escuta empática, pedindo ideias ou feedback a cada sessão 

para que o paciente se sinta acolhido durante ela. A escuta empática vem da palavra empatia, 

que é a capacidade de se colocar no lugar de outra pessoa e entender o que ela está dizendo e 

sentindo. 

 
3.10.3 Participação ativa e colaborativa 

 
A participação e a colaboração são fundamentais na terapia cognitivo-comportamental. 

A construção de uma lista de "exercícios" para cada sessão, a frequência dos exercícios e o 

agendamento das consultas trabalham juntos para promover o papel ativo do paciente em seu 

próprio tratamento. Incentivar a colaboração com o terapeuta e participar da modelagem do 

tratamento também são fatores essenciais. 

 
3.10.4 Foco nos objetivos e problemas 

 
A terapia cognitivo-comportamental (TCC) é direcionada a objetivos e centrada no 

problema, é necessário que o terapeuta peça ao paciente para listar suas queixas e descrever os 

objetivos e/ou metas que deseja alcançar. A validade das ideias é, assim, conduzida por 



60 
 

 

 

 

questionamento socrático para que novas formas de interpretar suas emoções possam ser 

descobertas.4 

 
3.10.5 Ênfase no presente 

 
O tratamento envolve foco nos problemas atuais e situações específicas angustiantes 

que são vividas no aqui e agora. 

 
3.10.6 Psicoeducação 

 
A TCC é muito educativa e ajuda os pacientes a se tornarem seus próprios terapeutas, 

aprenderem a realizar avaliações cognitivas e planejar suas próprias mudanças de 

comportamento sem criar um relacionamento dependente com um terapeuta. 

 
3.10.7 Reestruturação cognitiva 

 
O paciente pode ter centenas de pensamentos desadaptativos diariamente, que afetam 

seu humor, comportamento e, provocando depressão, ansiedade, pânico, sintomas muito 

desagradáveis. A reestruturação cognitiva pretende que o paciente possa reestruturar e 

identificar essas cognições e desenvolver perspectivas mais adaptativas, encontrando um 

equilíbrio em sua saúde mental. 

 
O Inventário de Depressão de Beck ("Beck Depression Inventory"; Beck et al., 

1961; BDI) é provavelmente a medida de autoavaliação de depressão mais 

amplamente usada tanto em pesquisa como em clínica (e.g. Dunn et al., 1993), 

tendo sido traduzido para vários idiomas e validado em diferentes países”. 

(GORESTEIN,ANDRADE1998). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
4 A técnica do questionamento socrático é estruturada por uma série de questões intencionalmente elaboradas, a 

partir das definições de objetivos no decorrer da terapia. Consiste em fazer perguntas ao paciente destinadas a 

facilitar seu pensamento independente e sua auto exploração. 



61 
 

 

 

 

3.11 Relação entre terapia cognitivo-comportamental adaptada a 

Religiosidade / Espiritualidade em adolescentes com depressão 

 

Uma abordagem adequada de Terapia Cognitivo Comportamental (TCC) e R/E pode 

capacitar os pacientes a gerenciarem melhor sua doença, melhorar a relação 

paciente/terapeuta e fortalecer a adesão, levando a uma maior satisfação com o cuidado e uma 

recuperação mais rápida. No entanto, a transferência desses achados para a prática clínica 

continua sendo um desafio, mas há iniciativas para incorporar a R/E na psicoterapia, sendo a 

terapia cognitivo-comportamental adaptada à espiritualidade uma das estratégias mais 

estudadas. 

No entanto, as abordagens padrão cognitivo-comportamental e cognitivo- 

comportamental adaptada a R/E foram investigadas em uma meta-análise de cinco estudos, 

comparando a eficácia dos métodos de aconselhamento padrão e adaptados religiosamente. 

Não foram encontradas evidências de que um método fosse superior ao outro. Os resultados 

sugerem que a probabilidade de adaptar a terapia com clientes religiosos pode ser mais uma 

questão de preferência do cliente do que de validade diferencial. Embora a psicoterapia 

religiosa tenha sido tão eficaz quanto o tratamento padrão, a psicoterapia religiosa mostrou 

melhora inicial mais rápida em três meses para grupos étnicos com fortes características 

culturais religiosas do que a psicoterapia não religiosa. Existindo, porém, uma forte relação 

positiva entre a participação religiosa e a saúde mental (MARTINS, CURCIO, ALMEIDA, 

2001). 

Henning Genonasco e Martha Moré (2015) lembram da importância de que o psicólogo 

tenha um certo conhecimento ou pelo menos esteja consciente da importância das tradições 

religiosas que fazem parte da cultura de cada paciente, pois a R/E é vivida e experimentada de 

maneira única pelo paciente, não cabendo aqui impor a R/E do terapeuta. 

A relação entre terapia cognitivo-comportamental adaptada à religiosidade/ 

espiritualidade e a depressão em adolescentes tem sido documentada em vários estudos. Em 

revisão sistemática sobre o tema, os autores do estudo concluíram que uma terapia cognitivo- 

comportamental adaptada ao contexto religioso/espiritual pode ajudar os adolescentes a lidarem 

com os sintomas da depressão. Os resultados apontaram para uma melhora significativa nos 

escores de depressão dos adolescentes. 

A Terapia Cognitivo Comportamental (TCC) de base religiosa tem como princípio a 

inserção das crenças religiosas e espirituais do paciente nas técnicas e abordagens já utilizadas 



62 
 

 

 

 

e bem-conceituadas na Terapia Cognitivo Comportamental (TCC), psicoeducando na 

reestruturação cognitiva, no enfrentamento psicológico e na ativação comportamental. Também 

se utilizando da restruturação das crenças desadaptativas relacionadas a R/E do paciente, 

elencando com coping religioso e espiritual negativo que gera sofrimento e desadaptação social 

(COSTA, SIQUEIRA, RESENDE, 2018). 

Em um estudo realizado por Volcan (2003) intitulada Relação entre bem-estar espiritual 

e transtornos psiquiátricos menores: estudo transversal, afirma-se que 450 milhões de pessoas 

sofrem de doenças mentais, sendo os diagnósticos mais comuns depressão, ansiedade e uso 

indevido de substâncias. Esse estudo ainda aponta para uma faixa etária entre 19 e 25 anos – 

considerada adolescência - e que traz uma relação entre R/E e alguns resultados diretos sobre a 

possível relação desta no cuidado com adolescente com depressão. Este estudo ainda sugere 

auxiliar na redução e proteção da angústia relacionada a doenças mentais como a depressão. 

Em um estudo realizado por Hamazaki (2021) sobre o tema A integração de crenças e 

experiências religiosas e espirituais na terapia cognitivo comportamental: apresentação e 

análise crítica do trabalho realizado pelo Prof. Dr. Harold G. Koening e equipe do centro de 

espiritualidade, teologia e saúde da Universidade Duke, traz a tratativa da possibilidade de 

desenvolver uma terapia de base na TCC, que corroborasse com as crenças e experiências de 

R/E, incluindo as maiores religiões mundiais para o tratamento da depressão num comparativo 

com a TCC comum. Pode-se concluir que apesar de haver pouca diferença nos tratamentos da 

TCC relacionada a R/E e a TCC normal, pode-se considerar a importância da R/E na 

psicoterapia e no tratamento da depressão. 

 
3.12 A interseção da psicoterapia e da religiosidade/espiritualidade no 

tratamento da depressão na adolescência 

 

Embora a psicoterapia tenha muitos benefícios, ela também tem limitações. Uma delas 

relaciona-se com o longo tempo consumido e a exigência de um compromisso significativo do 

adolescente e de sua família. Além disso, nem todos os adolescentes podem estar dispostos a 

se envolver em psicoterapia, e alguns podem não responder bem a certas abordagens. Apesar 

dessas limitações, a psicoterapia continua sendo uma importante opção de tratamento para a 

depressão na adolescência, é importante observar que a espiritualidade é uma experiência 

pessoal e individual, e nem todos os adolescentes podem considerá-la útil ou relevante para seu 

tratamento. Além disso, alguns adolescentes podem ter experiências negativas com a 



63 
 

 

 

 

espiritualidade, como sentir pressão para se conformar a certas crenças ou sentir-se julgado por 

outras pessoas. É importante que os profissionais de saúde mental abordem a espiritualidade 

com sensibilidade e respeito pelas crenças e experiências do indivíduo. 

A psicoterapia pode ser entendida como um processo espiritual, pois ela enfoca temas e 

questões relacionados à espiritualidade e ao significado da vida. Enquanto a psicoterapia trata 

diretamente os problemas psicológicos, ela também pode ser usada para abordar questões 

relacionadas à espiritualidade. 

A psicologia não deveria questionar a real existência do objeto religioso, mas entender 

sua função de sagrado, e buscar uma postura crítica sobre as implicações sociais dessas crenças, 

sobre o indivíduo e sua transcendência, também deve questionar validade e riscos da formação 

do pensamento religioso e espiritual e avaliar estas inter-relações na pesquisa científica, por ser 

de uma dimensão da condição humana, a qual deve ser explorada em todas as disciplinas, não 

pretendendo desmistificar o fenômeno, mas compreende-lo (HENNING, GENOVASCO, 

MORÉ, 2015). 

Existem muitas maneiras de abordar espiritualidade em psicoterapia, dependendo do 

tipo de psicoterapia e do terapeuta. Por exemplo, alguns terapeutas usam meditação como parte 

da psicoterapia, enquanto outros usam abordagens mais diretas, como discutir questões 

espirituais e religiosas. Além disso, alguns terapeutas, devem estar atentos a outras 

espiritualidades trazidas pelos pacientes, técnicas de Reik, yoga e outras práticas espirituais. 

(PERES, SIMÃO, NASELLO, 2007). 

Além disso, integrar a espiritualidade à psicoterapia pode ajudar a atender às 

necessidades espirituais de adolescentes que podem estar lutando com questões de significado 

e propósito. No entanto, também existem desafios potenciais para integrar a espiritualidade na 

psicoterapia. Por exemplo, alguns adolescentes podem se sentir desconfortáveis em discutir 

espiritualidade com seu terapeuta ou podem ter experiências negativas com práticas espirituais. 

Contudo, há considerações éticas a serem observadas ao integrar a espiritualidade na 

psicoterapia, como garantir que o terapeuta não imponha suas crenças pessoais ao adolescente. 

Concluindo, a psicoterapia e a espiritualidade são opções de tratamento importantes para a 

depressão na adolescência (ASSUNÇÃO et al, 2020). 



64 
 

 

 

 

4. O PAPEL DA RELIGIOSIDADE/ ESPIRITUALIDADE NO 

ENFRENTAMENTO DO TRANSTORNO DEPRESSIVO MAIOR 

Para uma melhor compreensão do papel da R/E no enfrentamento da depressão iremos 

abordar neste capítulo, os seguintes temas: o impacto da R/E no TDM e a relação entre 

resiliência e a R/E em adolescentes com TDM. Ainda abordaremos as associações positivas e 

negativas entre R/E e depressão. 

O papel das práticas religiosas/espirituais no tratamento do TDM é uma área de pesquisa 

em andamento. Um estudo recente teve como objetivo identificar o papel da espiritualidade e 

da religiosidade no tratamento de transtornos depressivos, destacando sua importância como 

facilitadores da recuperação. No geral, a pesquisa sugere que a Religiosidade/Espiritualidade 

pode desempenhar um papel positivo no tratamento do TDM, e mais investigações são 

necessárias para entender completamente os benefícios potenciais da incorporação de práticas 

religiosas/espirituais no tratamento de saúde mental (ZONTA, VERNAGLIA, 2020). 

Segundo Domingues (2020) a interação entre religiosidade, religião, espiritualidade e 

saúde mental se apresenta como um fenômeno complexo e rico de sentidos, evidenciando o 

caráter biopsicossocial-espiritual do adolescente, proposto por alguns autores, com potencial 

para realização de novos estudos e fomento de diálogos entre os saberes sobre R/E. 

 
4.1 Aspectos positivos/negativos de R/E no enfrentamento transtorno 

depressivo maior. 

 

A religião tem sido uma fonte de conforto e consolo para muitas pessoas em tempos de 

aflição. No entanto, quando se trata do tratamento de problemas de saúde mental como a 

depressão, a religiosidade pode ter efeitos negativos. Neste tópico, exploraremos os aspectos 

positivos e negativos da religiosidade no tratamento da depressão. 

Existe um aspecto muito importante entre saúde mental, bem-estar e o papel da R/E nos 

tratamentos das patologias incluindo aqui a depressão em adolescentes e adultos em geral. De 

acordo com as pesquisas, a frequência de ida a alguma instituição religiosa é responsável pela 

diminuição de sintomas depressivos, quanto mais os sujeitos se identificam com R/E menos 

sintomas depressivos apresentam. Sendo assim o autor considera que esse tema aqui abordado 

de um modo geral, tem vários estudos empíricos que tem procurado evidenciar em diversas 

populações (de adolescentes ou adultos) a relação entre R/E depressão (DALGALLARONDO, 

2008). 



65 
 

 

 

 

Como se pode afirmar, segundo a autora, desde tempos antigos da civilização, o ser 

humano já se relacionava com o sagrado e o transcendente no que diz respeito à saúde, pois 

relacionava e atribuía elementos sobre-humanos e milagrosos a elementos da natureza que 

designavam sua força, sua fecundidade, doença e morte, pois toda a sua existência era de caráter 

sacramental (CHEQUINI, 2020). 

Dalgalarrondo (2008) vem definir algumas hipóteses na tentativa de uma explicação 

para a associação entre religião e saúde promovida pelo envolvimento religioso , como 

comportamentos protetores que possam diminuir os riscos de doenças e o aumento do 

contentamento, incluindo alguns exemplos como, menor uso de substâncias psicoativas, uma 

vida mais disciplinada com dieta e exercícios. Além de contar com mudanças também na vida 

social, criando assim uma rede de apoio e aumentando a capacidade de enfrentamento religioso 

(coping). 

Sendo assim, esses autores citados, sugerem que todos esses benefícios alcançados têm 

relação com a R/E, como o estilo de vida, o sistema de crenças, vindo a fortalecer a ideia da 

R/E como fator positivo para a saúde mental, em especial a depressão. 

Para Nascimento (2018), embora possa existir R/E como fator positivo contra 

Transtorno Depressivo Maior em adolescentes, deve-se investigar outros aspectos uma vez que 

existem alguns autores que argumentam que a R/E possa gerar culpa, diminuição da autoestima 

e agravamento da saúde mental, pelo fato de haver uma resistência do indivíduo a buscar 

tratamento por julgar ou ter crenças desadaptativas quanto a um Deus que pune, ou a própria 

insatisfação com a sua comunidade e religiosidade. 

Um dos aspectos negativos da religiosidade no tratamento da depressão é a 

minimização dos problemas de saúde mental. As crenças religiosas muitas vezes menosprezam 

a depressão, com algumas pessoas acreditando que é um sinal de fraqueza ou falta de fé. Isso 

pode tornar difícil para as pessoas procurarem ajuda ou falarem sobre suas lutas contra a 

depressão, levando a uma sensação de isolamento e aumentando ainda mais os sintomas 

(MURAKAMI, CAMPOS, 2012). 

Para Dalgalarrondo(2008) um problema ético da propagação da ideia de que o 

envolvimento com a religião conduziria a um melhor estado de saúde é reforçar uma velha 

crença popular de que a doença é causada por falhas morais dos próprios doentes. Assim, nas 

várias religiões, os seguidores mais assíduos seriam “pessoas melhores e, portanto, mereciam 

melhor saúde” (DALGALLARONDO, 2008, p. 179). 



66 
 

 

 

 

Os adolescentes geralmente lutam com uma variedade de desafios, incluindo 

desenvolvimento de identidade, estresse e problemas de saúde mental. Como resultado, muitos 

recorrem à espiritualidade e à religião como um mecanismo de enfrentamento. No Brasil, essa 

tendência vem crescendo nos últimos anos. Esta pesquisa argumenta que a espiritualidade e a 

religião podem fornecer um senso de comunidade e pertencimento, um senso de propósito e 

significado e promover valores e comportamentos positivos. No entanto, também reconhece 

aos contra-argumentos de que a religião e a espiritualidade podem não ser acessíveis ou 

relevantes para todos os adolescentes, o excesso de confiança na religião e na espiritualidade 

pode prejudicar o crescimento e o desenvolvimento pessoal, e a religião e a espiritualidade 

podem ser usadas para justificar crenças e comportamentos nocivos. 



67 
 

Possíveis "fatores positivos" e "fatores negativos" da religião e da religiosidade sobre 

a saúde mental 

FATORES OU EFEITOS POSITIVOS 

- Fornece um conjunto de sentidos e 

significados plausíveis para a existência, para o 

sofrimento e para a morte; 

- Produz e fornece uma rede de apoio social 

acessível e culturalmente aceitável para o 

sujeito; 

- Estabelece padrões comportamentais 

saudáveis de coping relacionados a perdas 

vitais, como viuvez, perda de amigos e 

parentes, envelhecimento. Oferecer formas 

ritualizadas de luto. 

- Práticas rituais podem fornecer a sensação de 

pertencimento a um grupo de contato com o 

sagrado e de proteção divina, podem contribuir 

na realização de sentimento religioso. 

- Difunde a ideia de solidariedade e de 

igualdade, veiculando valores e 

comportamentos relacionados à aceitação, 

tolerância, ajuda e apoio a outras pessoas e 

grupos. Aparentados ao sentido de 

solidariedade onde estariam a piedade, a 

caridade, o amor ao próximo e à natureza etc. 

FATORES OU EFEITOS NEGATIVOS 

- Por meio da ideia maniqueísta do bem e do 

mal absolutos, figuras do mal, como o 

demônio, podem disponibilizar um 

perseguidor constante. 

- Diminuir a liberdade individual por meio de 

cobranças exigentes do grupo sociorreligioso 

em relação tanto a comportamentos como a 

pensamentos fantasiosos e de valores. 

- Estabelecer padrões de conduta moral de 

difícil alcance, produzindo uma sensação 

constante de culpa, insuficiência e baixa 

autoestima. 

- Sujeitos com orientação homossexual, com 

identidade transexual ou outros 

comportamentos que diferem da norma, 

embora muitas vezes intensamente 

interessados na vida religiosa, sofrem rejeição 

e discriminação por grupos religiosos nos 

quais nasceram ou querem ingressar. 

- Práticas rituais emocionalmente intensos 

podem desencadear episódios psicóticos ou 

de outros transtornos mentais. 

- Engendrar ideias sectárias de superioridade 

do próprio grupo e de inferioridade de pessoas 

ou grupos externos ou distintos em termos 

culturais, religiosos ou étnicos, ou de outra 

diferença de qualquer natureza, estimulando 

assim o racismo, o sexíssimo, o classicismo, 

o etnocentrismo, o preconceito, a 

discriminação religiosa etc. 

Referencia : Religião,psicopatologia e saúde mental-Porto Alegre :Artmed,2008 

(DALGALARRONGO, 2008, p. 260) 



68 
 

 

 

 

4.2 O impacto da religiosidade/espiritualidade no Transtorno Depressivo Maior 

 
R/E é considerada como fator importante na avaliação e tratamento de indivíduos com 

depressão. No Brasil, por exemplo, a maioria dos pacientes acredita que a afiliação religiosa é 

muito saudável. Evidências cientificas mostram que pacientes com maior R/E tem menor risco 

para suicídio e recuperação mais rápida dos sintomas depressivos. Por outro lado, compreender 

como o mecanismo R/E atua na saúde segue sendo um desafio na pesquisa em saúde mental 

(MOSQUEIRO, 2015). 

Em um estudo qualitativo (DALGALARRONDO, 2007) intitulado Estudos sobre 

religião e saúde mental realizados no Brasil: histórico e perspectivas atuais podemos observar 

que desde muito tempo vem se estudando religião em relação a transtornos mentais, mas ainda 

existem poucos estudos no Brasil. Nesta pesquisa foi utilizado como método análises de 

pesquisa de relevância histórica, pesquisas contemporâneas sobre o tema saúde mental e 

religião, e trabalhos contemporâneos dedicado aos temas sobre a variedade de condições 

clinicas como esquizofrenia, depressão, suicídio. Em alguns estudos pode-se constatar que; uma 

maior frequência de transtornos depressivos, identifica-se que a religiosidade intrínseca se 

associou à melhora da saúde mental. Em sua conclusão podemos observar ainda que há uma 

multiplicidade metodológica nestes estudos sobre religiosidade e saúde mental, sendo 

necessária uma maior articulação com as ciências sociais, para um maior avanço nesta área. 

Ainda sobre o estudo acima, estudos relataram, de maneira geral, uma influência 

positiva da espiritualidade e da religiosidade no tratamento da depressão e os resultados foram 

independentes de outras variáveis. De modo mais específico, cada estudo abordou uma 

dimensão diferente desses conceitos complexos e multifacetados, o que pode explicar as 

divergências encontradas. Além disso, apesar da religião compreender a espiritualidade, cada 

uma afeta a depressão de forma diferente. Foi encontrado que a religiosidade intrínseca está 

bastante ligada à espiritualidade e produz resultado similar, enquanto a religiosidade extrínseca 

não possui uma correlação tão forte com a remissão da depressão. 

No Brasil, a partir do século XIX para o XX, muitos autores se dedicaram a estudos 

sobre R/E, suas relações quanto a saúde e sofrimento do sujeito e os transtornos mentais, porém, 

temos poucos estudos de autores brasileiros realizados sobre este tema. Portanto, a R/E tem 

sido fonte de muitos estudos em vários campos científicos, tendo a consciência de que 

manifestações religiosas sempre estiveram atuantes na vida da existência humana até os dias 

atuais. Por isso, há grande interesse em se estudar ou identificar como esses fenômenos da R/E 



69 
 

 

 

 

agem na vida social dos seres, e como podem influenciar seu comportamento, sua visão do 

mundo e de si próprio e consequentemente de sua saúde (MELLO, 2015). 

Segue abaixo alguns estudos utilizados para análise do papel da R/E no tratamento de 

depressão/saúde mental: 

 
1- (ASSUNÇÃO, 2023) 

R/E estiveram interligadas ao longo da história, no entanto, apenas nas últimas décadas as 

pesquisas se aprofundaram na função significativa da espiritualidade e da religiosidade no 

bem-estar físico e mental dos pacientes. 

 
2- (ASSUNÇÃO, AMANCIO, MENEZES, 2020) 

Incorporar R/E no tratamento da depressão pode ser benéfico, de acordo com pesquisas que 

conectam religiosidade/espiritualidade ao transtorno depressivo maior. 

 
3- (MURAKAMI, CAMPOS, 2012) 

A espiritualidade e a religiosidade podem proporcionar alívio para aqueles que sofrem de 

depressão 

 
4- (DALGALARRONDO, 2008) 

Vem definir algumas hipóteses, na tentativa de uma explicação para a associação entre religião 

e saúde que um envolvimento religioso que promove, comportamentos protetores que possam 

diminuir os riscos de doenças e o aumento do contentamento 

 
5- (MOSQUEIRO, 2020) 

Evidências cientificas mostram que, pacientes com maior R/E tem menor risco para suicídio e 

recuperação mais rápida dos sintomas depressivos. 

 
6- (GRANDRA, 2022) 

Alguns autores da área da medicina psiquiátrica, como Alexander Moreira Almeida, vêm 

corroborar a importância da abordagem da R/E no atendimento e avaliação ,no tratamento de 

doenças mentais, que nos interessa nesta dissertação o transtorno depressivo maior. 



70 
 

 

 

 

Portanto, é importante que os médicos psicólogos, psiquiatras, considerem e abordem o 

papel da religiosidade e espiritualidade na vida de seus pacientes ao tratar o Transtorno 

Depressivo Maior. Dalgalarrondo (2008) define algumas hipóteses, na tentativa de uma 

explicação para a associação entre religião e saúde, como o envolvimento promovido pela 

religião, assim como comportamentos protetores que podem diminuir os riscos de doenças e o 

aumento do contentamento, incluindo alguns exemplos como, menor uso de substâncias 

psicoativas, uma vida mais disciplinada, como dieta exercícios etc. Além de contar com 

mudanças também na vida social, criando assim uma rede de apoio e aumentando a capacidade 

de enfrentamento religioso (coping). 

Segundo Stern: “A saúde ocupa uma posição de destaque nas Religiões. De acordo com 

Sullivan e Sered (2005), a busca pela cura é algo central em diversas culturas e a própria doença, 

age como um importante agente de aproximação das pessoas com a religião” . 

Sendo assim, o tratamento de transtornos mentais abordando aspectos religiosos e 

espirituais tornou-se cada vez mais importante, principalmente durante a pandemia de COVID- 

19. A teoria do cuidado transpessoal tem sido útil na compreensão de momentos críticos no 

processo saúde-doença. Estudos apontam o papel da espiritualidade e da religiosidade no 

tratamento dos transtornos depressivos, destacando sua importância como facilitadores da 

recuperação. Portanto, incorporar a religiosidade/espiritualidade nas intervenções de saúde 

mental pode aumentar sua eficácia e melhorar os resultados dos pacientes (GRANDRA, 2022). 

Ainda segundo Grandra (2022), alguns autores da área da medicina psiquiátrica, como 

Alexander Moreira Almeida, vêm corroborar a importância da abordagem da R/E no 

atendimento e avaliação no tratamento de doenças mentais, defendendo uma abordagem bio- 

psico-sócio-espiritual, necessária para que se enxergue todas as dimensões do ser humano, 

destacando que a existência de muitos estudos sobre o tema não deixa dúvida da importância 

de um movimento que não retrocedera. 

Uma revisão integrativa realizada por Zonta (2020) descobriu que a religiosidade e a 

espiritualidade podem ter uma influência positiva na terapia e no prognóstico de pacientes com 

transtornos mentais. Estudos sugerem que crenças religiosas e espirituais podem fornecer aos 

indivíduos um senso de propósito, significado e apoio social, o que pode ser útil no 

gerenciamento de sintomas depressivos. Portanto, é importante que os médicos psicólogos, 

psiquiatras, considerem e abordem o papel da religiosidade e espiritualidade na vida de seus 

pacientes ao tratar o Transtorno Depressivo Maior. 



71 
 

 

 

 

4.3 A relação entre resiliência e religiosidade/espiritualidade na depressão no 

adolescente 

 

Resiliência é a capacidade de lidar com adversidades e superar obstáculos, mantendo 

um equilíbrio emocional e psicológico. É importante destacar que ela não é uma característica 

inata, mas sim uma habilidade que pode ser desenvolvida ao longo da vida. Fortalece-la é 

fundamental para enfrentar desafios e superar momentos difíceis, tanto na vida pessoal quanto 

profissional. Além disso, estudos têm mostrado que a resiliência está associada a uma melhor 

qualidade de vida e bem-estar emocional. A relação entre R/E e ela tem sido cada vez mais 

estudada, sendo importante reconhecer esse fato. Quando confrontado com dificuldades, o 

sistema de crenças de uma pessoa pode contribuir muito para sua resiliência, uma vez que ele 

possui influência significativa (SBIZERZ, DENDASCK, 2018). 

A R/E, pode ser vista como uma estratégia de enfrentamento que os indivíduos usam 

para lidar com o estresse e a adversidade. Ela exerce um papel importante no desenvolvimento 

da resiliência, que é a capacidade de se adaptar e se recuperar de eventos estressantes, 

fornecendo um senso de significado e propósito na vida, bem como um sistema de apoio social 

que pode ajudar os indivíduos a lidarem com desafios difíceis (REIS, MENEZES, 2017). 

A definição e prevalência da depressão na adolescência é um ponto crucial para entender 

a relação entre resiliência e depressão. Esta é uma condição de saúde mental comum na 

adolescência e pode ter um impacto significativo no bem-estar deles, levando a problemas 

acadêmicos, sociais e até mesmo a comportamentos suicidas. Como já dito a depressão na 

adolescência é caracterizada por um humor triste, perda de interesse em atividades anteriores 

apreciadas e alterações no sono e no apetite. Identificar fatores de proteção, como a resiliência, 

é importante para preveni-la e tratá-la. 

Estudos mostram que adolescentes que são religiosos têm maior probabilidade de 

desenvolver resiliência e lidar melhor com o estresse e a depressão. A espiritualidade pode 

fornecer um senso de propósito e significado na vida, ajudando-os a enfrentar desafios e 

adversidades. Além disso, ela pode fornecer uma rede de apoio social e uma fonte de conforto 

em momentos difíceis. Em resumo, a resiliência é uma habilidade importante que os 

adolescentes devem desenvolver para lidar com as adversidades da vida. 

A R/E pode ser um fator protetor que ajuda os adolescentes a desenvolverem-na e a 

lidarem com o estresse e a depressão. A implementação de ações que visam fortalecer a 

resiliência entre adolescentes deve ser uma prioridade para ajudá-los a enfrentar os desafios da 



72 
 

 

 

 

vida e construir um futuro saudável e feliz (DOS SANTOS, DE CARVALHO, DE SOUZA, 

2020). 

Um estudo com 852 adolescentes e jovens adultos do Distrito Federal com o objetivo 

de investigar fatores de proteção social e pessoal revelou que, entre os determinantes pessoais, 

a crença religiosa e a espiritualidade eram fatores de proteção que contribuíam para a 

autoestima e a resiliência (AMPARO, 2008). 

 

4.4 Adolescência ,R/E e Ideação Suicida 

 
O comportamento suicida é algo complexo que agrega muitos pensamentos 

desadaptativos, crenças e comportamentos em relação ao desejo de causar a própria morte, e 

que expõe o adolescente à possibilidade do suicídio ou a ideação suicida. Esta é uma fase de 

potenciais conflitos e busca pelo autoconhecimento, o que pode gerar estresse alto e um 

sofrimento considerável, causando depressão, junto com a ideação suicida. 

 
De acordo com dados da Organização Mundial da Saúde (OMS), estima-se 

que a cada 40 segundos uma pessoa morre por suicídio em algum lugar do 

mundo, o que corresponde a mais de 800.000 óbitos por ano. O suicídio é um 

problema particularmente preocupante entre adolescentes e jovens adultos, 

pois é a segunda principal causa de morte na idade de 15 a 29 anos. 

Considerando que o suicídio é multifatorial, múltiplas ações podem ser 

realizadas para preveni-lo. A atenção a essa faixa etária dos 15 a 29 anos, que 

compreende a transição da adolescência para o início da vida adulta, vem se 

mostrando, portanto, um foco importante para as investigações, intervenções 

e políticas de prevenção ao suicídio. (FELIPE, et al., p. 03). 

 
A depressão é um dos distúrbios de saúde mental mais comuns em todo o mundo. É 

também um grave problema de saúde mental. Além de ser um transtorno de humor, ela pode 

levar a pensamentos e ações suicidas. As pessoas que estão deprimidas geralmente correm 

maior risco de desenvolver outros distúrbios de saúde mental, como ansiedade, abuso de 

substâncias e esquizofrenia. Portanto, é crucial entender o papel da R/E no tratamento do 

adolescente depressivo. 

O aumento do interesse em pesquisa sobre R/E justifica-se pela existência de maior 

sensibilidade às experiências religiosas durante esse período. Durante essa fase, uma série de 

fatores relacionados à formação da identidade, à neuro maturação cognitiva e às mudanças 

nas relações interpessoais facilitam a exploração de filosofias e ideais espirituais e religiosos, 

a conversão e o engajamento religioso (JAHN; DELL'AGLIO, 2017) 



73 
 

 

 

 

No estudo O nexo entre religiosidade/espiritualidade e o comportamento suicida em 

jovens, que teve como objetivo avaliar as evidências científicas referentes à relação entre 

religiosidade/espiritualidade (R/E) e o comportamento suicida, teve como método estudo a 

revisão integrativa da literatura. A pesquisa constatou que predominam estudos quantitativos 

(71,4%), realizados com universitários (57,14%), que investigaram a religião dos pesquisados 

(71,43%) e diferentes dimensões do comportamento suicida (85,7%). A maioria dos estudos 

retratou benefícios da religião e da espiritualidade, mesmo que indiretamente na vida dos jovens 

e apontaram para efeitos protetivos da R/E em relação ao comportamento suicida. Concluindo, 

assim, que a R/E pode ser um fator importante para adolescentes e adultos jovens que merece 

ser explorada em investigações e ações que fortaleçam os fatores protetores contra o 

comportamento suicida. 

Existem ainda os principais resultados dos estudos analisados referentes a relação R/E 

e os comportamentos suicidas. Concluiu-se que o aspecto protetor da espiritualidade facilitou 

o ajuste e o bem-estar na vida dos alunos em risco de suicídio por meio de suas visões de 

Deus, proporcionando uma importante implicação da espiritualidade no aumento da 

resiliência ao suicídio. A conexão com Deus diante das dificuldades, como força de presença 

espiritual proporcionaria aos indivíduos conforto, alívio e motivação para seguir em frente. 

Isso indica que quanto mais religioso o jovem é, mais atraído pela vida ele será. Entendeu-se 

que a religião atua como fator de proteção contra o suicídio. 

Pode-se concluir que a relação entre religiosidade, coping e suicídio foi ambígua, ser 

religioso não garante automaticamente que seja um fator de enfrentamento, e a fé e a crença 

não são ativadas em situações graves de estresse e trauma. No entanto, a fé foi uma fonte de 

conforto e ajudou alguns participantes a superarem as dificuldades (ANDRADE, 2020). 

 
4.5 Associações positivas e negativas entre R/E Depressão 

 
Como se pode afirmar, segundo a autora, desde tempos antigos da civilização, o ser 

humano já se relacionava com o sagrado e o transcendente no que diz respeito à saúde, pois 

atribuía elementos sobre-humanos, milagrosos a elementos da natureza que designavam sua 

força, sua fecundidade, doença e morte por toda sua existência compreendida enquanto caráter 

sacramental (CHEQUINI, 2020). 

Contudo, Dalgalarrondo (2008) define algumas hipóteses na tentativa de uma 

explicação para associação entre religião e saúde que um envolvimento religioso promove, 

como comportamentos protetores que podem diminuir os riscos de doenças e o aumento do 



74 
 

 

 

 

contentamento, incluindo alguns exemplos como, menor uso de substâncias psicoativas, uma 

vida mais disciplinada, com dieta e exercícios. Além de promover mudanças também na vida 

social, criando assim uma rede de apoio e aumentando a capacidade de enfrentamento religioso 

(coping). 

Alguns estudos evidenciam que a R/E tem uma relação direta com o modo de vida 

salutar do indivíduo, como a diminuição de fatores prejudiciais à saúde física e emocional, 

incluindo superação de crises, suicídios, e menores índices de depressão e ansiedade. Sendo 

assim, estes estudos sugerem que todos esses benefícios alcançados têm relação com a R/E, 

como o estilo de vida, o sistema de crenças, fortalecendo a ideia da R/E como fator positivo 

para a saúde mental - em especial indivíduos acometidos pela depressão. 

Embora possa existir R/E como fator positivo contra Transtorno Depressivo Maior em 

adolescentes, há que se investigar outros aspectos, pois existem alguns autores que argumentam 

que a R/E possa gerar culpa, diminuição da autoestima e agravamento da saúde mental, pelo 

fato de haver uma resistência do indivíduo a buscar tratamento por julgar ou ter crenças 

desadaptativas quanto a um Deus que puni, ou da própria insatisfação com a sua comunidade e 

religiosidade (NASCIMENTO, 2018). 

Para Farinha (2018), é importante reconhecer que a religiosidade e a espiritualidade 

também podem ter efeitos negativos no bem-estar dos adolescentes. Ambas podem levar a 

conflitos dentro das famílias e grupos sociais, o que pode impactar negativamente na qualidade 

de vida dos adolescentes. 

Para além disso, Janh (2017) observa que as definições de R/E estão intimamente 

relacionadas, portanto, mudanças na definição de um construto podem afetar o outro e 

potencialmente levar a consequências negativas. Portanto, é crucial entender a complexa 

relação entre R/E e bem-estar em adolescentes para garantir que essas práticas promovam 

resultados positivos. 

Dados os potenciais efeitos positivos e negativos da R/E no bem-estar dos adolescentes, 

é essencial compreender a relação entre essas práticas e o bem-estar. Estudos têm mostrado que 

a inclusão da R/E pode interferir positiva ou negativamente na forma como os adolescentes 

percebem suas vidas. Portanto, é importante continuar pesquisando o impacto da religiosidade 

e espiritualidade no bem-estar do adolescente para garantir que essas práticas sejam utilizadas 

de forma a promover resultados positivos. 



75 
 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O objetivo geral deste estudo foi realizar um levantamento da produção nacional sobre 

o papel da Religiosidade/Espiritualidade no cuidado de adolescentes com Transtorno 

Depressivo Maior, identificando as temáticas mais frequentes na área e destacando as 

características dos principais tópicos nesta faixa etária. Foi também analisar e discutir 

criticamente os achados dessas pesquisas e suas possíveis implicações clínicas e psicossociais 

no trabalho terapêutico com pacientes adolescentes com TDM. Além disto, refletir sobre como 

o conhecimento advindo dessas pesquisas pode contribuir para uma discussão das relações entre 

religiosidade e saúde mental no contexto da Ciência da Religião Aplicada. 

Esta pesquisa trouxe como resultado uma compreensão sobre ações benéficas ou 

prejudiciais à saúde mental de adolescentes com Transtorno Depressivo Maior e algumas 

práticas que devem ser consideradas em concomitância ao entendimento do papel da 

religiosidade/espiritualidade. A R/E pode ser usada como uma ferramenta para lidar com 

situações difíceis da vida e pode levar à melhoria da saúde mental e bem-estar. É importante 

notar, no entanto, que nem todas as crenças e práticas religiosas são benéficas para a saúde 

mental. Portanto, é importante entender os vários aspectos espirituais da vida de um indivíduo 

para fornecer um tratamento adequado. Para tanto, vários modelos teóricos foram 

desenvolvidos para auxiliar na compreensão do papel e da relação entre R/E e TDM. 

Embasados na Psicologia da Religião e na Terapia cognitivo comportamental, 

trabalhamos os temas de diversos pontos de vista dos pesquisadores, abarcando a compreensão 

biopsicossocial-espiritual da constituição do adolescente. A relação entre 

religiosidade/espiritualidade e Ciência da religião, bem como uma atenção à saúde mental em 

relação ao adolescente com TDM, e os fatores positivos e/ou negativos da R/E. 

O presente estudo também comporta implicações para o campo mais amplo da ciência 

da religião, pois pode ajudar a entender como esses conceitos podem ser aplicados para 

melhorar a vida das pessoas. Estudos mostram que a religiosidade e a espiritualidade podem ter 

um impacto positivo na saúde mental e física, salientando um aspecto prático do conhecimento 

sobre essa dimensão. 

O estudo ainda mostrou como R/E podem fornecer uma estrutura para o perdão e a 

reconciliação. Muitos ensinamentos religiosos e espirituais promovem o perdão, o que pode ser 

benéfico para a saúde mental. Foi demonstrado que ele melhora a saúde mental, reduzindo 

sentimentos de raiva e ressentimento. Além disso, as práticas religiosas e espirituais podem 



76 
 

 

 

 

fornecer um caminho para a cura, ajudando os indivíduos a se recuperarem de traumas passados. 

Em conclusão, o papel da R/E na saúde mental é complexo. Embora ela possa fornecer aos 

indivíduos um senso de significado e propósito, mecanismos de enfrentamento e uma estrutura 

para o perdão, também podem ser uma fonte de conflito e culpa. Em última análise, cabe aos 

indivíduos e profissionais de saúde decidirem se a R/E é benéfica para a saúde mental em cada 

caso específico. 

Diante do exposto e procurando responder as hipóteses deste estudo, ficou evidente que 

a maioria dos estudos encontrados indica uma associação positiva entre 

espiritualidade/religiosidade e saúde mental. Todavia, destaca-se que o papel da religião não 

deve ser subestimado, pois, dependendo do tipo e uso das crenças religiosas, pode gerar culpa, 

dúvida, ansiedade e depressão (STROPPA; MOREIRA-ALMEIDA, 2008), tamanha influência 

que exercem sobre a vida das pessoas. 

R/E são aspectos importantes que auxiliam no manejo terapêutico da depressão e na 

melhoria dos sintomas, sendo possível integrar as crenças e experiências espirituais ainda que 

não estejam vinculadas a uma religião específica, obtendo, assim, um resultado positivo. Por 

outro lado, pode ser que a R/E não seja benéfica, trazendo resultados negativos no que diz 

respeito ao cuidado de adolescentes com transtorno depressivo maior. 

Logo, cabe aos profissionais da saúde mental considerarem a inclusão de abordagens 

que avaliem as crenças espirituais dos pacientes e que busquem incentivar o seu uso durante o 

tratamento dos transtornos depressivos, mas somente quando isso for avaliado como desejável 

pelo próprio indivíduo. Além disso, a espiritualidade deve ser abordada de maneira 

longitudinal, a fim de compreender como esses comportamentos beneficiariam ou 

comprometeriam a adesão do paciente ao cuidado. Ademais, a comunidade científica deve 

buscar desenvolver novos estudos nessa área, com intuito de estabelecer padronizações 

conceituais e facilitar comparações entre diferentes populações. 

É importante continuar pesquisando a relação entre religiosidade, espiritualidade e 

saúde mental em adolescentes, especialmente no Brasil. Isso inclui explorar os potenciais 

benefícios e desvantagens de incorporar práticas religiosas e espirituais no tratamento de saúde 

mental, bem como entender como as diferenças culturais e individuais podem afetar o papel da 

religiosidade e espiritualidade na saúde mental. Ao adotar uma abordagem multidisciplinar e 

culturalmente sensível à saúde mental e incorporar as experiências e crenças únicas dos 

adolescentes, poderemos compreender melhor o papel da R/E no cuidado do adolescente com 

TDM. 



77 
 

 

 

 

Podemos identificar algumas limitações no presente estudo. Ainda há controvérsias 

sobre a integração da R/E no tratamento de saúde mental, principalmente devido à falta de 

estudos controlados e à lacuna entre a pesquisa e a prática clínica, já que foi produzido em base 

teórica, e não haver muitos estudos no brasil sobre Religiosidade/espiritualidade e Transtorno 

Depressivo Maior em adolescentes. Creio ser de suma importância realizar mais estudos 

empíricos com adolescentes sobre este tema. 

Pesquisas futuras devem se concentrar na integração de R/E em abordagens 

convencionais para o tratamento do TDM em adolescentes. A alta prevalência de R/E na 

população de adolescentes destaca a importância de considerar o seu papel no tratamento de 

TDM. Como tal, pesquisas futuras devem explorar os potenciais benefícios e limitações da 

integração de R/E em abordagens convencionais para o tratamento do TDM, bem como as 

considerações culturais e éticas que surgem dessa integração. 

Ainda assim, a despeito dessas limitações, espera-se que a pesquisa realizada possa 

contribuir para a discussão crescente acerca do papel da religiosidade/espiritualidade na 

psicoterapia, e na aproximação da ciência da religião da saúde mental. 



78 
 

 

 

 

Referências 

AMPARO, Deise Matos do et al. Adolescentes e jovens em situação de risco psicossocial: redes 

de apoio social e fatores pessoais de proteção. Estudos de psicologia (Natal), v. 13, p. 165- 

174, 2008. 

 
 

ASSUNÇÃO, V. M. P.; AMÂNCIO, D. C.; MENEZES, J. C. O papel e a importância da 

espiritualidade no tratamento da depressão / The role and the importance of spirituality in 

treating depression. Brazilian Journal of Health Review, [S. l.], v. 3, n. 5, p. 13676–13685, 

2020. DOI: 10.34119/bjhrv3n5-186. Disponível em: 

https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BJHR/article/view/17527. Acesso em: 11 

apr. 2023. 

 
BAPTISTA, Makilim N.; OLIVEIRA, Andréia A. Sintomatologia de depressão e suporte 

familiar em adolescentes: um estudo de correlação. Journal of Human Growth and 

Development, v. 14, n. 3, 2004. 

 

BECK, Aaron. T. et. al. Terapia cognitiva da depressão (S. Costa, Trad.). Porto (2010) 

BECK, Institute. História da Terapia Cognitivo-Comportamental. 2020.Disponível em: 

<https://beckinstitute.org/about-beck/history-of-cognitive-therapy/>, 

BECK, Judith S. Terapia Cognitivo-Comportamental: Teoria e Prática. 2. ed. Porto Alegre: 

Artmed, 2013. 

 
BECKER, A. P. S., Maestri, T. P., & Bobato, S. T. Impacto da religiosidade na relação entre 

pais e filhos adolescentes. Arquivos Brasileiros de Psicologia, 67(1), 84-98, 2015. 

 
BELZEN, Jacob. Constituição histórica da psicologia científica da religião. Compêndio de 

Ciência da Religião, p. 319-332, 2013.Alegre: Artmed, 1997. 

 
BERGER, O Desenvolvimento da Pessoa - da Infância à Terceira Idade Autores: Kathleen 

Stassen Berger Editora: Grupo Gen - LTC ISBN: 9788521613589, 2011 



79 
 

 

 

 

BERNI, L. E. V. Os diferentes usos do termo espiritualidade na busca por uma definição 

instrumental para a psicologia. Psicologia, Espiritualidade e Epistemologia não- 

hegemônicas, v. 3, 2016. (São Paulo), v. 36, p. 153-161, 2009. 

 
BIAZUS, Camilla Baldicera; RAMIRES, Vera Regina Röhnelt. Depressão na adolescência: 

uma problemática dos vínculos. Psicologia em Estudo, v. 17, p. 83-91, 2012. 

 
BOCK, Ana Mercês Bahia. A adolescência como construção social: estudo sobre livros 

destinados a pais e educadores. Psicologia Escolar e Educacional, v. 11, p. 63-76, 2007. 

 

 
CHEQUINI, Maria Cecilia Menegatti. A religiosidade e a espiritualidade na prática 

psiquiátrica. 2020. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo. 

 
Ciência da Religião Aplicada: ensaios pela autonomia e aplicação profissional [recurso 

eletrônico] / Fábio L. Stern; Matheus Oliva da Costa (Orgs.) - Porto Alegre, RS: Editora Fi, 

2018. 

 
CONSELHO REGIONAL DE PSICOLOGIA SÃO PAULO. Relatório síntese das discussões 

dos seminários estaduais Psicologia, Laicidade e as relações com a Religião e a 

Espiritualidade. São Paulo. 2016. 

 
COSTA, Marianna; SIQUEIRA, Janaína; RESENDE, Pedro Henrique Costa de. Psicoterapia 

integrada à espiritualidade. HU rev., p. 481-489, 2018. 

 
DALGALARRONDO, Paulo. Estudos sobre religião e saúde mental realizados no Brasil: 

histórico e perspectivas atuais. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo), v. 34, p. 25-33, 

2007. 

 
Religião, Psicopatologia e Saúde Mental. Porto Alegre: Artmed, 2008. 

 
DOS SANTOS, Laís Katharina da Paixão; DE CARVALHO SANTANA, Cláudia; DE SOUZA, 

Marta Vanessa Oliveira. Ações para o fortalecimento da resiliência em adolescentes/Actions 

for enhancing resilience among adolescents. Ciência & Saúde Coletiva, v. 25, n. 10, p. 3933- 

3944, 2020. 

 
DE ABREU, Cristiano Nabuco; GUILHARDI, Hélio José. Terapia Comportamental e 

cognitivo-comportamental-Práticas Clínicas. Editora Roca, 2004. 

 
DE FREITAS MELO, Cynthia et al. Correlação entre religiosidade, espiritualidade e qualidade 

de vida: uma revisão de literatura. Estudos e Pesquisas em Psicologia, v. 15, n. 2, p. 447-464, 

2015. 



80 
 

 

 

 

DOMINGUES, Maria Eduarda dos S. et al. Religião, religiosidade e espiritualidade e sua 

relação com a saúde mental em contexto de adoecimento: uma revisão integrativa de 2010 

a 2020. Caderno PAIC, v. 21, n. 1, p. 555-576, 2020. 

 
ECA (2005). 

Estatuto da Criança e do Adolescente - UNICEF. (n.d.) Recuperado June 11, 2023, de 

www.unicef.org/brazil/estatuto-da-crianca-e-do-adolescente 

 
EISENSTEIN, Evelyn. Adolescência: definições, conceitos e critérios. Adolesc. Saúde 

(Online), p. 6-7, 2005. 

 
ESPERANDIO, Mary Rute; MAÇANEIRO, Marcial. Psicologia da Religião no Brasil: 

Pesquisa, Teoria, Ensino e Prática. Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, v. 9, n. 1, p. 

7-12, 2017. 

 
FARINHA, Francely Tineli et al. Correlação entre espiritualidade, religiosidade e qualidade 

de vida em adolescentes. Revista Bioética, v. 26, p. 567-573, 2018. 

 
FELIPE, Andriana Olimpia Barbosa; VEDANA, Kelly Graziani Giacchero; SCORSOLINI- 

COMIN, Fabio. O nexo entre religiosidade/espiritualidade e o comportamento suicida em 

jovens.,2020 

 
FERNANDES 2019 https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como- 

funciona-o-cerebro-do-adolescente/ consultado 12/01/2023 16:00 

 
FRANCO, Anabela da Silva Santos. Vinculação, religiosidade e aproveitamento escolar 

como determinantes da depressão e do bem-estar psicológico na adolescência. 2022. Tese 

de Doutorado. 

 
FRANCO, Clarissa De. Espiritualidades seculares, ateísmos e equívocos sobre o Estado 

laico. Revista Senso, n. 3, Belo Horizonte, ago./set. 2018 

 
 

 
FREITAS, Marta Helena de. Psicologia Religiosa, psicologia da religião/espiritualidade, ou 

psicologia e religião/espiritualidade? Revista Pistis & Praxis, Teologia e Pastoral. Curitiba, 

v. 9, n. 1, 89-107, jan./abr. 2017. 

 
GOMES, M. C. S. et al. Depressão em adolescentes praticantes de caminhada. Motricidade, v. 

8, n. 2, p. 1051-1054, 2012. 

http://www.unicef.org/brazil/estatuto-da-crianca-e-do-adolescente
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/
https://www.edifyeducation.com.br/blog/neurociencia-entenda-como-funciona-o-cerebro-do-adolescente/


81 
 

 

 

 

 

 
GORENSTEIN, Clarice; ANDRADE, L. H. S. G. Inventário de depressão de Beck: 

propriedades psicométricas da versão em português. Rev. psiq. clín., v. 25, n. 5, p. 245-50, 

1998. 

 
HAMAZAKI, Edson Sigueyoshi et al. A integração de crenças e experiências religiosas e 

espirituais na terapia cognitivo-comportamental: apresentação e análise crítica do trabalho 

realizado pelo Prof. Dr. Harold G. Koenig e equipe do Centro de espiritualidade, teologia e 

saúde da Universidade Duke. 2021. 

 
HENNING-GERONASSO, Martha Caroline; MORÉ, Carmen Leontina Ojeda Ocampo. 

Influência da religiosidade/espiritualidade no contexto psicoterapêutico. Psicologia: Ciência e 

Profissão, v. 35, p. 711-725, 2015. 

 

 

Influência da religiosidade/espiritualidade no contexto psicoterapêutico. Psicologia: 

Ciência e Profissão, v. 35, p. 711-725, 2015.30336 

 
 

 
https://www.saudebemestar.pt/pt/blog/psicologia/depressao/ consultado em 02/05/2023 16:00- 

(DURÃO, Ana ,2020) 

 
IBGE [INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA]. Censo demográfico 

2010. Rio de Janeiro: IBGE, 2010. Disponível em 

<https://ww2.ibge.gov.br/home/presidencia/noticias/imprensa/ppts/000000093525061220122 

55229285110.pdf> Acesso em: 19 out. 2019. 

https://www.saudebemestar.pt/pt/blog/psicologia/depressao/


82 
 

 

 

 

JAHN, Guilherme Machado; DELL'AGLIO, Débora Dalbosco. A religiosidade em 

adolescentes brasileiros. Revista de Psicologia da IMED, v. 9, n. 1, p. 38-54, 2017. 

 
KOENIG, Harold G. Medicina, religião e saúde. Porto Alegre RS: L&PM, p. 54-67, 2012. 

 
MARALDI, Everton de Oliveira. Princípios de Psicologia da Religião: as contribuições de 

Théodore Flournoy e outros pais fundadores. Osasco: Ramalho edições acadêmicas, 2020. 209 

p. 

 
MARALDI, Everton de Oliveira; DIAS, Rosimar José de Lima. A dinâmica da identidade 

religiosa no Brasil em perspectiva cognitiva. In ESPERANDIO, Mary Rute Gomes et al. 

Psicologia Cognitiva da Religião no Brasil: Estado atual e oportunidades futuras. Curitiba: 

Crv, 2019, p. 75-87. 

 

 
MARQUES, Luciana Fernandes. O conceito de espiritualidade e sua interface com a 

religiosidade e a Psicologia Positiva. Psicodebate. Psicología, Cultura y Sociedad, n. 10, p. 

135-152, 2010. 

 
MARTINS, J. S. R., Curcio, C. S. S., & Moreira-Almeida, A. Terapia cognitivo- 

comportamental e espiritualidade. In Federação Brasileira de Terapias Cognitivas, Neufeld, 

C. B., Falcone, E. M. O. & Rangé, B. (Orgs.). PROCOGNITIVA Programa de Atualização em 

terapia cognitivo comportamental: ciclo 3 (pp.123-48) Porto Alegre :Artmed, 2016. 

 

 
MATSUKURA, Thelma Simões. Saúde mental infantil em contextos de desvantagem 

socioeconômica: fatores de risco e proteção Cadernos Brasileiros de Terapia Ocupacional, 

v. 22, n. 2, p. 251-262, 2014. 

 

 

 
MENEGUCE, A. P. Juventude e religiosidade: como os jovens se relacionam com o 

transcendente, a moral e a educação. Cidade: Editora, 2009. 



83 
 

 

 

 

MONTEIRO, Kátia Cristine Cavalcante; LAGE, Ana Maria Vieira. A depressão na 

adolescência. Psicologia em estudo, v. 12, p. 257-265, 2007. 

 
MONTES, Maria Lúcia. As figuras do sagrado: entre o público e o privado na religiosidade 

brasileira. Editora Companhia das Letras, 2013. 

 
MENEZES, Joyceane Bezerra; PONTES, Luís Paulo dos Santos. A liberdade religiosa da 

criança e do adolescente e a tensão com a função educativa do poder familiar / The religious 

freedom of the underage and the tension against the educational function of the family 

power. Revista Brasileira de Direito, Passo Fundo, v. 11, n. 1, p. 113-123, ago. 2015. ISSN 

2238-0604. Disponível 

em: https://seer.atitus.edu.br/index.php/revistadedireito/article/view/861/965. Acesso em: 14 

abr. 2023. doi:https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123. 

 

MOREIRA-ALMEIDA, A. et al. Envolvimento religioso e fatores sociodemográficos: 

resultados de um levantamento nacional no Brasil. Revista de Psiquiatria Clínica, v. 37, n. 1, 

p. 12- 15, 2010. 

 
MOSQUEIRO, Bruno Paz. Religiosidade, resiliência e depressão em pacientes internados. 

Cidade: Editora, 2015. 

 
MURAKAMI, Rose; CAMPOS, Claudinei José Gomes. Religião e saúde mental: desafio de 

integrar a religiosidade ao cuidado com o paciente. Revista Brasileira de Enfermagem, v. 65, 

p. 361-367, 2012. 

NAKAMURA, Eunice; SANTOS, José Quirino dos. Depressão infantil: abordagem 

antropológica. Revista de saúde pública, v. 41, p. 53-60, 2007. 

 
NETO, Gabriella Costa Rodrigues. Suicídio e religião. Religiosidade e saúde mental: uma 

revisão. Revista Brasileira de Psiquiatria, v. 15, n. 2, São Paulo, 2018. 

 
PAIVA, Geraldo José de; FREITAS, Marta Helena de. História, estado atual e perspectivas da 

psicologia da religião no Brasil. In: ESPERANDIO, Mary Rute Gomes et al. Psicologia 

Cognitiva da Religião no Brasil: Estado atual e oportunidades futuras. Curitiba: Crv, 2019, p. 

21-22. 

https://seer.atitus.edu.br/index.php/revistadedireito/article/view/861/965
https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123
https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123
https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123
https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123
https://doi.org/10.18256/2238-0604/revistadedireito.v11n1p113-123


84 
 

 

 

 

PARGAMENT, K. I. Uma orientação para a psicoterapia espiritualmente integrada. 

2007.Pg,138 

 
PEREIRA, Karine Costa Lima; HOLANDA, Adriano Furtado. Religião e Espiritualidade no 

curso de Psicologia: revisão sistemática de estudos empíricos. Interação em Psicologia, 

Curitiba, v. 23, n. 2, p. 221-235, maio 2019. 

 
PANZINI, Raquel Gehrke; BANDEIRA, Denise Ruschel. Coping (enfrentamento) 

religioso/espiritual. Revista de Psiquiatria Clínica, São Paulo: v. 34, n. 1, 126-135, 2007. 

 
PASSOS, João Décio; USARSKI, Frank (Orgs.). Compêndio de Ciência da Religião. São 

Paulo: Paulinas; Paulus, 2013. 706 p. 17 cm x 24 cm ISBN: 978-85-356-3576-8. v. 28, n. 3, 

pág. 242-250, set. de 2006. 

 
 

PERES, J. F. P., Simão, M. J. P., & Nasello, A. G. (2007). Espiritualidade, religiosidade e 

psicoterapia. Archives of Clinical Psychiatry. São Paulo, 34, 136-145. 

 

 
PINTO, Ênio Brito. Ciência da Religião aplicada à psicoterapia. In PASSOS, João Décio; 

USARSKI, Frank. (Orgs.). Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: Paulinas-Paulus, 

2013, p.677-689. 

 
RESENDE, Catarina et al. Depressão nos adolescentes–mito ou realidade? Nascer e Crescer, 

v. 22, p. 145-150, 2013. 

 
REIS, Luana Araújo dos; MENEZES, Tânia Maria de Oliva. Religiosidade e espiritualidade 

nas estratégias de resiliência do idoso longevo no cotidiano. Revista Brasileira de 

Enfermagem, v. 70, p. 761-766, 2017. 

RIBEIRO, Valdirene. STERN, Fábio L; MATHEUS, Oliva da (Orgs.), Ciência da religião 

aplicada. REVER: Revista de Estudos da Religião, v. 19, n. 3, p. 367-369, 2019. 

 
RODRIGUES, Monique de Lima Fonseca; DA SILVA MELLO, Marcia Gomide. Religiosidade 

e Espiritualidade na saúde ambiental, mental e coletiva: um panorama por caminhos 

virtuais. VITTALLE-Revista de Ciências da Saúde, v. 32, n. 3, p. 202-213, 2020. 

 
SALLES, Leila Maria Ferreira. Infância e adolescência na sociedade contemporânea: alguns 

apontamentos. Estudos de Psicologia (Campinas), v. 22, p. 33-41, 2005. 



85 
 

 

 

 

 

 

SANTROCK, John W. Adolescência. AMGH Editora, 2014. 

 
 

 
STRELHOW, Miriam Raquel Wachholz. Bem-estar de adolescentes e a sua relação com a 

espiritualidade e a religiosidade. Cidade: Editora, 2017. 

 
STROPPA, André; MOREIRA-ALMEIDA, Alexander. Religiosidade e saúde. Saúde e 

espiritualidade: uma nova visão da medicina. Belo Horizonte: Inede, p. 427-443, 2008. 

 
SOARES, Roger Taussig; ALMINHANA, Letícia Oliveira. Religiosidade madura e 

personalidade: uma revisão do conceito de religiosidade intrínseca em Allport. HU rev, p. 437- 

446, 2018. 

 
TAVARES, Fátima Regina Gomes; CAMURÇA, Marcelo Ayres. “Juventudes” e religião no 

Brasil: uma revisão bibliográfica. Numen, v. 7, n. 1, 2004. 

TEIXEIRA, Evilázio Francisco Borges; MULLER, Marisa Campo; SILVA, Juliana Dos Tigre. 

Espiritualidade e qualidade de vida. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. 

 
TEIXEIRA, Faustino. Ciência da Religião e Teologia. In: USARSKI, Frank e PASSOS, João 

Décio (Orgs.) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: Paulinas: Paulus, 2013, p. 176. 

 
USARSKI, Frank. História da Ciência da Religião. In: USARSKI, Frank e PASSOS, João 

Décio (Orgs.) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: Paulinas: Paulus, 2013, p. 51- 

61. 

 
VERONA, Ana Paula de Andrade; DIAS JÚNIOR, Cláudio Santiago. Religião e fecundidade 

entre adolescentes no Brasil. Revista Panamericana de Salud Pública, v. 31, n. 1, p. 25-31, 

2012. 

 



86 
 

 

 

 

VORKAPIC, Camila Ferreira; RANGÉ, Bernard. Os benefícios do yoga nos transtornos de 

ansiedade. Revista Brasileira de Terapias Cognitivas, v. 7, n. 1, p. 50-54, 2011. 

 
WEISS, Raquel Andrade. Durkheim e as formas elementares da vida religiosa. Debates do 

NER. Porto Alegre. Vol. 13, n. 22 (jul./dez. 2012), p. 95-119, 2012. 

 

 
ZONTA, Bruna Paola Santos; VERNAGLIA, Taís Veronica Cardoso; SÓRIA, Denise de Assis 

Corrêa. A influência da Religiosidade/Espiritualidade na terapêutica e prognóstico de pacientes 

com transtornos mentais: uma revisão integrativa. Research, Society and Development, v. 9, 

n. 11, p. e2889119784-e2889119784, 2020. 


