
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE CIÊNCIAS HUMANAS E DA SAÚDE 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 

 

 

Beatriz Espindola Videira 

 

 

 

NARRAR PARA EXISTIR:  UMA APROXIMAÇÃO ENTRE HANNAH ARENDT E 

A ESCREVIVÊNCIA DE CONCEIÇÃO EVARISTO 

  

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2025 

 

 



 

Beatriz Espindola Videira 

 

 

 

 

NARRAR PARA EXISTIR: UMA APROXIMAÇÃO ENTRE HANNAH ARENDT E A 

ESCREVIVÊNCIA DE CONCEIÇÃO EVARISTO 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 
Faculdade de Ciências Humanas e da Saúde da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
como parte dos requisitos exigidos para 
graduação no curso de Psicologia, sob 
orientação da Profª Drª Fabiola Freire Saraiva de 
Melo. 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2025 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à minha orientadora Fabiola, pelo constante incentivo e apreço 

compartilhado durante todo o processo. Também pelas contribuições para se pensar em uma 

fenomenologia mais crítica e situada.  

Sobretudo às minhas colegas e amigas de curso, pelo apoio constante e interesse pela 

pesquisa. Nossas conversas foram significativas e essenciais para o delineamento do trabalho. 

Assim como nossas trocas e indicações literárias.  

À minha família, pelo suporte, companheirismo de sempre e o incentivo à leitura. 

Aos amigos próximos, com quem compartilho e testemunho escritos autorais que 

falam de dentro.  

Aos escritores que me tocaram com suas narrativas e despontaram meu interesse pelo 

assuntar de vidas alheias à minha.  

E também àqueles que insistem na escrita e dela fazem um meio de ser.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

VIDEIRA, B. E. Narrar para existir: Uma aproximação entre Hannah Arendt e a 

Escrevivência de Conceição Evaristo.  

Este ensaio teórico, fundamentado na fenomenologia-existencial, investigou de modo 

sensível e político a importância da narrativa compreender como vidas se inscrevem e 

resistem no mundo pela palavra, a partir do diálogo entre o conceito de Escrevivência de 

Conceição Evaristo e o de ação e narrativa de Hannah Arendt, pensando a partir disso 

contribuições para prática psicológica. Adotou-se a interseccionalidade, fundamentada na 

epistemologia feminista negra, como lente analítica para dar relevância a vozes 

historicamente silenciadas e questionar a perspectiva etnocêntrica. Para Arendt, a narrativa é 

o que preserva o passado do esquecimento e permite a reconstrução do futuro. Essa 

perspectiva dialoga com a proposta de Escrevivência, que se manifesta como um ato político 

de resgate e valorização da ancestralidade africana, onde a escrita do “eu” se amplia para 

abarcar a história de uma coletividade. A análise evidenciou que a escrita é um ato de 

desvelamento de sentido e pode ser uma prática terapêutica. Ao contrário da neutralidade 

hegemônica, a Escrevivência e a narrativa, ao valorizarem o particular e o vivido, tornam-se 

ferramentas essenciais para a humanização e o acolhimento psíquico. Desse modo, a 

articulação entre as autoras fortalece a prática psicológica, podendo oferecer manejo para 

nossas práticas ao reconhecermos a narração como um ato de liberdade e um modo de 

garantir pertencimento, assim como de inspiração e reformulações metodológicas mais 

contextualizadas. 

Palavras-chave: Escrevivência; narrativa; ação; testemunho; escrita; Conceição Evaristo; 

Hannah Arendt; psicologia fenomenológica. 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................ 7 

METODOLOGIA.................................................................................................................. 14 

CAPÍTULO 1..........................................................................................................................16 

1.1 A vivência que permeia a escrita de Maria da Conceição Evaristo................................... 16 

1.2 A Escrevivência e suas vozes.............................................................................................21 

1.3 Narrativas de resistência em “Insubmissas lágrimas de mulheres”................................... 24 

CAPÍTULO 2..........................................................................................................................29 

2.1 A vivência que permeia o pensamento de Hannah Arendt................................................ 29 

2.2 Narrativas que carregam um sentido de ser........................................................................32 

2.3 Ensaios biográficos arendtianos......................................................................................... 40 

CAPÍTULO 3..........................................................................................................................43 

3.1 Narrar para existir: Escrevivência e seu potencial narrativo para Psicologia.................... 43 

3.2 Meu lugar de escuta e escrita............................................................................................. 53 

CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................................ 57 

BIBLIOGRAFIA....................................................................................................................59 

 

 

 

 

 



 

INTRODUÇÃO 

“Escrever é dominar o mundo”, conclui Clarice. Não tenho a experiência de 
domínio algum. A escrita nasceu para mim como procura de entendimento 
da vida. Eu não tinha nenhum domínio sobre o mundo, muito menos sobre o 
mundo material. Por não ter nada, a escrita me surge como necessidade de 
ter alguma coisa, algum bem. E surge da minha experiência pessoal. Surge 
na investigação do entorno, sem ter resposta alguma. Da investigação de 
vidas muito próximas à minha. Escrevivência nunca foi uma mera ação 
contemplativa, mas um profundo incômodo com o estado das coisas. É uma 
escrita que tem, sim, a observação e a absorção da vida, da existência. 
(Evaristo, 2020, p. 34) 

Escolhi iniciar este trabalho com a citação da escritora Conceição Evaristo, uma das 

vozes mais importantes da literatura brasileira contemporânea, para introduzir, a partir de sua 

vivência, uma noção de linguagem imbuída pela experiência vivida. Tal percepção foi 

desvelada e se tornou objeto investigativo para o estudo aqui desenvolvido. Dando ênfase à 

linguagem escrita, e seus processos e implicações individuais e coletivas, mas sobretudo me 

interessando pela narrativa como um ato de contar histórias.  

Parti da compreensão de que a escrita envolve muito mais do que a materialidade das 

letras no papel ou telas, englobando um todo de produção subjetiva que pode se traduzir de 

modo artístico. Nesse sentido, a literatura nos atrai por expressar os sentimentos que a 

realidade evoca, indo além de uma descrição meramente imparcial (Moraes et al., 2024). 

Essa arte da comunicação, me toca desde cedo; me encanta as manifestações que se 

fazem por meio da palavra. Encontrei refúgio em meio às palavras e seus possíveis 

significados, enquanto leitora e escritora amadora. Desde pequena, gosto de contemplar as 

diferentes possibilidades que surgem das variadas combinações de letras, e as diversas 

narrativas possíveis de serem construídas. Sobretudo me sensibiliza uma escrita que rejeita a 

neutralidade, que foge da impessoalidade, para traduzir o vivido, e é capaz de tocar outras 

subjetividades.  

Deste modo, me alio às ideias da escritora Conceição Evaristo e da filósofa Hannah 

Arendt, que defendem que no ato de escrever, ou na leitura, há sempre um encontro íntimo, 

que parte da intimidade de quem escreve e alcança a de quem lê: 

Assim como a escritora ou o escritor ao inventar a sua escrita, pode deixar 
um pouco ou muito de si, consciente ou inconscientemente, creio que a 
pessoa que lê, acolhe o texto, a partir de suas experiências pessoais, se 
assemelhando, simpatizando ou não com as personagens. (Evaristo, 2020a, 
p. 32) 

6 



 

...é sempre na letra morta que o espírito vivo deve sobreviver, um 
amortecimento do qual ele só escapa quando a letra morta entra novamente 
em contato com uma vida disposta a ressuscitá-la, ainda que esta 
ressurreição tenha em comum com todas as coisas vivas o fato de que ela, 
também, tornará a morrer. (Arendt, 2008, p.182) 

No tocante à Psicologia, isso é crucial, tendo em vista que é por meio da linguagem e 

suas narrativas que a/o psicóloga/o testemunha, investiga e atua. As palavras são a nossa 

ferramenta de trabalho, carregam muitos sentidos, que são subjetivos e possibilitam conhecer 

o outro e auxiliá-lo a acessar seu mundo. Heidegger sustenta que a linguagem é 

essencialmente reveladora de significados, ou seja, poética1. A escrita, como modalidade da 

linguagem, manifesta-se como um ato de desvelamento de sentido - “[...] por meio do 

exercício hermenêutico, o ofício de interpretar – situado no campo semântico da linguística.” 

(Thame, 2023, p.56), permeia uma função terapêutica de cuidado para a existência - pois 

pode favorecer a reflexão, e assim, ser um espaço privilegiado para o apropriar-se de si e a 

revelar o próprio ser. 

Dulce Critelli (2012), filósofa contemporânea estudiosa de Hannah Arendt, expressa 

que a orientação fenomenológica encontra na narrativa não apenas um recurso metodológico, 

mas um campo de transformação da própria história e, portanto, da vida. Narrar a própria 

vida pode ser compreendido como um exercício de constituição de si, de elaboração da 

experiência e de abertura para novas possibilidades de existir. Nesse sentido, refletir sobre o 

papel da narrativa na Psicologia é reconhecer que a narração constitui um modo de cuidado e 

um lugar de encontro entre o vivido e o possível.   

O ato de escrever se estabelece como um exercício da liberdade de poder ser, pois a 

escolha contínua de como lidar com os projetos de mundo o torna uma via fundamental para 

que o indivíduo realize a própria existência. Em consonância com essa força existencial, a 

escrita se torna um ato ético e político: ao narrar histórias miúdas e singulares do cotidiano, 

ela rompe com o conhecimento universal e hegemônico. Essa abordagem prioriza a produção 

de saberes situados, onde a valorização do particular permite tecer novos mundos mais 

plurais e utilizar a experiência individual para criar uma nova realidade coletiva (Thame, 

2023). 

1 “[...] a linguagem poética permite que se revele algo do originário da condição humana, ao mesmo tempo em 
que mantém o mistério e a abertura para o que não é dito: para além das objetificações das ciências das 
linguagens, o poético permite um acontecer que, em nosso cotidiano, não temos a oportunidade de experienciar 
[...]” (Thame, 2023, p. 47) 

7 



 

Feitas essas considerações, retomo a epígrafe inaugural deste trabalho e sua autora. 

Visto que, a ideia do tema surgiu a partir de um grande apreço e admiração pelas obras de 

Conceição Evaristo, que me suscitaram na descoberta do termo-conceito de Escrevivência, 

elaborado por ela, a partir de sua experiência como mulher negra inserindo-se no campo 

acadêmico e literário, com o propósito de dar visibilidade a narrativas historicamente 

silenciadas. Sendo a Escrevivência, entendida como a escrita que brota da vida e das 

memórias inscritas no corpo e na existência (Nunes, 2020), revela-se, para mim, não apenas 

como um gesto estético, mas também de relevância, considerando os atravessamentos de 

afetos, dores, resistências e potências, visto que: 

[…] compreende uma complexidade que se expressa nos espaços literário, 
político, histórico; não necessariamente nessa ordem. Escreve o 
protagonismo das mulheres negras, colocando em questão as desigualdades 
e preconceitos raciais e de gênero. (Nunes, 2020, p. 14) 

Lima, Morais e Silva (2019) em diálogo com as reflexões da filósofa e ativista do 

feminismo negro no Brasil, Djamila Ribeiro, destacam o lugar social da mulher negra, 

historicamente marcado pela condição de subalternidade. Nas palavras de Ribeiro (2017 apud 

Lima, Morais e Silva, 2019), a mulher negra é concebida como “antítese de branquitude e 

masculinidade”, o que dificulta seu reconhecimento como pessoa, já que o olhar de homens 

brancos e negros, bem como de mulheres brancas, tende a confiná-la em um espaço de 

marginalização de difícil superação. A partir dessa perspectiva, Lima, Morais e Silva (2019) 

evidenciam que a exclusão não se restringe ao âmbito de gênero, mas integra um processo 

mais amplo de silenciamento histórico imposto aos negros, frequentemente reduzidos à 

condição de objetos de uma história marcada pela escravidão e pela violência, em detrimento 

do fortalecimento das estruturas de poder dominantes. Nesse sentido, Ribeiro ressalta que, 

embora por muito tempo tenha prevalecido a invisibilidade, observa-se hoje a emergência de 

estratégias de resistência, nas quais pessoas negras buscam visibilidade, representatividade 

política e autonomia, enfrentando a norma colonizadora que insiste em relegá-los ao 

esquecimento e ao olhar preconceituoso das instâncias de poder: 

O que há de acesso em geral sobre a história das pessoas negras e indígenas 
nesse país, tende a ser atravessado por um olhar branco colonizador sobre 
esses sujeitos e suas trajetórias. E é um olhar atravessado por uma 
perspectiva racista, que empurra a um lugar social e provoca mortes, em 
várias instâncias. E é essa narrativa que se faz presente na distribuição em 
massa [...] Para negros e indígenas no Brasil, ter acesso a informações sobre 
si, sobre os seus sem um discurso de morte, só é e foi possível mediante 
uma transmissão que não parte do discurso hegemônico. Uma transmissão 
que passa pela via da oralidade, que se faz nas relações, nos risos, no corpo. 
(Silva, J., 2021, p. 35) 

8 



 

Ao conceder voz às pessoas historicamente subalternizadas por meio da literatura, 

Evaristo rompe com esse silêncio institucionalizado caracterizado acima. Dando centralidade 

àquelas que, por razões socioculturais, eram impedidas de falar ou tinham suas vozes 

deslegitimadas, já que sua representação permanecia condicionada à perspectiva dominante 

(Lima, Morais e Silva, 2019). Assim,  

Sua escrita nos tira do comodismo, e para tal é preciso fôlego. A linguagem 
utilizada, os temas retratados, o olhar que lança sobre as temáticas, ou seja, a 
tessitura literária de suas escritas nos instiga à reflexão dos discursos e 
estruturas sociais dominantes. Suas personagens têm ânsia de serem 
ouvidas, e Conceição Evaristo tem ânsia de fazê-las serem ouvidas. (p. 176) 

Para Jurema Werneck (2016), figura central no movimento negro e no feminismo 

brasileiro atual, essas “São histórias que insistem em dizer o que tantos não querem dizer. O 

mundo que é dito existe.” (p. 14). Nesse sentido, a Escrevivência surge enquanto um ato de 

defesa de direitos, de formação e de afirmação da vida. Reconhecendo que toda pessoa tem 

algo a partilhar, e que, ao registrar ou publicar suas experiências, gera sentidos, promove 

reconhecimento e amplia a compreensão de uma vida livre, essencial ao convívio numa 

sociedade plural (Nunes, 2020). 

Para além disso, em consonância com Nunes (2020), mesmo a Escrevivência já tendo 

um amplo reconhecimento, existe uma urgência em investigá-la e aprofundar-se nela, por 

condensar uma complexidade que se expressa nos espaços literário, político e histórico. É 

também urgente e necessário pesquisar e valorizar, as literaturas de autoria negra e indígena, 

reconhecendo nelas expressões de culturas ancestrais que continuam a pulsar no presente. Em 

conformidade ao pensamento decolonial2, que cada vez mais se revela e difunde dentro da 

Psicologia, a reivindicação de epistemologias latino-americanas está promovendo revisões 

significativas nas metodologias, e por fim na prática, para que se torne mais crítica e situada a 

realidade do nosso território (Santos, G., 2022).  

Para me debruçar no conceito de Escrevivência de Conceição Evaristo, o pensamento 

de Hannah Arendt se revelou como uma possibilidade para um diálogo fecundo. Tendo em 

vista que, a filósofa se propôs a ser uma storyteller de seu tempo, e contribuiu 

significativamente para reflexões acerca da narrativa - um dos temas centrais de sua obra, que 

2 Apesar de ter raízes anteriores, o pensamento decolonial se fortalece apenas nos anos 2000, com a 
redemocratização latino-americana, reunindo influências da filosofia latino-americana, além de contribuições 
africanas e orientais sobre a colonização recente (Santos, G., 2022).  

9 



 

é destacada enquanto uma importante ferramenta existencial e política que nos permite dar 

sentido à ação e à pluralidade da experiência humana, com a perspectiva de que:  

Revelar o “quem” é deixar ver o sentido da história. Não o sentido da 
História em geral, ou da Humanidade, mas de histórias particulares, que são 
muitas e plurais. O exercício do contar histórias, tarefa que todos realizam 
cotidianamente, contando e recontando suas histórias para si mesmos e para 
os outros, é ofício especial dos poetas e dos historiadores. (Schittino, 2012, 
p. 54) 

Mesmo Arendt sendo identificada e se identificando enquanto uma teórica política, é 

inegável que seu pensamento também oferece contribuições pertinentes à Psicologia. À luz 

de que, é uma pensadora que, mesmo tendo se voltado prioritariamente a acontecimentos 

políticos, engajou em reflexões relevantes sobre o pensar, e dessa forma suas obras provocam 

a quem lê, uma experiência reflexiva (Critelli, 2022). E aqui se faz relevante também 

considerar que ela, por ser judia, faz parte de um grupo minoritário - o que circunstancia seus 

conteúdos de pesquisa e produções, por ter vivenciado o Holocausto, além de que, também 

para seu período foi considerada desruptiva, sendo notório seu destaque e espaço ocupado 

enquanto uma mulher.  

Como colocado no início, é por meio das palavras e dos atos que as pessoas se 

apresentam no mundo, expondo sua singularidade diante dos outros e tornando-se inteligíveis 

a si mesmas. Tudo o que fazemos, sabemos ou experimentamos só adquire sentido na medida 

em que pode ser narrado (Arendt, 2008), e na medida em que é compartilhado: “Os homens 

experimentam uma necessidade ontológica3 de compartilhar seus conhecimentos, suas 

descobertas, seus sentimentos e pensamentos, pois, para os homens, tudo o que chamamos de 

real é aberto e sustentado pelo viver em conjunto.” (Critelli, 2012, p. 26). 

​ É pela linguagem que o mundo se transforma em algo habitável - “Um mundo que 

não possa ser narrado, não pode ser habitado.” (Critelli, 2012, p. 33), pois é por meio dela 

que as narrativas são tecidas, carregando um sentido de ser. Contar e ouvir histórias não é 

apenas um exercício de memória ou expressão, mas o modo pelo qual a existência ganha 

consistência e se abre ao compartilhamento. A narrativa sustenta o empreendimento da vida 

cotidiana, na medida em que responde à necessidade humana de comunicar, partilhar e fazer 

ver aos outros a diferença de nossa perspectiva, tornando possível que o singular se inscreva 

no comum e que o vivido se converta em experiência significativa (Critelli, 2012). A 

3 Como afirma Heidegger, somos “ontológicos no fundo do nosso ser”: nossa marca essencial é a busca de 
sentido para tudo o que vivemos e encontramos (Critelli, 2012). 

10 



 

atividade narrativa configura-se então, como uma coparticipação entre a criação individual e 

a vivência coletiva, constituindo uma produção material, que inscrita na abrangência do 

mundo, é capaz de revelar traços da experiência humana (Regiani, 2017). 

Em conformidade a isso, Walter Benjamin, amigo e parceiro intelectual de Arendt, em 

seu ensaio O Narrador (1994), reflete: “[...] se a relação entre o narrador e sua matéria - a 

vida humana - não seria ela própria uma relação artesanal. Não seria sua tarefa trabalhar a 

matéria-prima da experiência - a sua e a dos outros - transformando-a num produto sólido, 

útil e único?” (p. 221). Deste modo, considerando que a fonte dos contadores de histórias se 

dá de forma artesanal, na experiência transmitida de pessoa a pessoa, na articulação da escuta 

e do testemunho, sendo a oralidade fundamental: “A história, que carrega em si experiência e 

sabedoria, deve ser compartilhada de uma pessoa para outra, se instaurar na memória do 

ouvinte e ser contada por ele. O ouvinte torna-se narrador.” (Esteves, 2024, p. 66), ainda que, 

“Seja essa escrita uma “escrita do eu” ou uma escrita que visa se distanciar da realidade, 

ainda assim a escrita é informada por quem somos e como vivemos e, na mesma moeda, essa 

escrita pode informar quem somos e como vivemos.” (p. 70).  

De mesmo modo, ainda 

Arendt faz crer que aquele que não compreende sua história acaba sendo 
levado pelo puro acontecer e tende a acreditar que o destino não lhe permite 
agir. Os homens que não assumem sua história são arrastados pelo processo 
histórico ou pela contingência radical dos acontecimentos que lhes aparecerá 
inevitável e irresistível como um destino. Assim, a perda da realidade e dos 
fatos acarreta a obstrução da ação e do próprio futuro. (Schittino, 2012) 

Ao compreendermos que a narrativa é o que permite a aparição do indivíduo no 

mundo e a preservação da singularidade diante da efemeridade da vida, reconhecendo que, 

nesse gesto, manifesta-se também uma experiência existencial fundamental, na qual a pessoa 

inscreve sua existência no mundo por meio da palavra (Schittino, 2012), vislumbro uma 

aproximação potente com a Escrevivência de Conceição Evaristo, entendida como escrita que 

resgata memórias, corpos e vozes silenciadas. Deste modo, meu objetivo foi o de investigar 

de modo sensível e político, a partir destas duas autoras, a importância da narrativa e de como 

vidas se inscrevem e resistem no mundo pela palavra. 

Para isso, desenvolvi o trabalho em 3 capítulos. No primeiro, me detive na exposição 

da ideia da Escrevivência - inicialmente apresentei a história de vida de sua criadora, depois 

explorei o conceito e suas implicações, e por fim, no tocante à ele, expus a obra Insubmissas 

11 



 

lágrimas de mulheres (2024) de Evaristo. No segundo capítulo, me dediquei a explorar a 

ideia de narrativa - comecei expondo brevemente a biografia de Arendt, para posteriormente 

adentrar nas suas ideias pertinentes a este trabalho, e junto a isso, ao fim, trouxe sua proposta 

de ensaios biográficos. Já no terceiro e último capítulo, fiz uma análise apoiada no que foi 

exposto previamente, relacionando, aproximando e as diferenciando.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 



 

METODOLOGIA 

Na perspectiva de construir um ensaio, essa investigação realizou  uma revisão 

bibliográfica de caráter teórico, apoiado na metodologia fenomenológica, fundamentada no 

pensamento da filósofa Hannah Arendt, que serviu como base para uma aproximação e 

compreensão da Escrevivência proposta por Conceição Evaristo.   

Procurei adotar uma perspectiva interseccional, como uma lente analítica que orienta 

a postura da minha pesquisa e a escolha das fontes bibliográficas, moldando o compromisso 

ético e político com o tema. Essa lente se fundamenta na epistemologia feminista negra, 

cunhada por Kimberlé Crenshaw (1991), que demonstra como as opressões (de raça, classe, 

gênero etc.) não agem de forma isolada, mas se cruzam e se entrelaçam. E deste modo, “[...] a 

interseccionalidade, enquanto construção teórica e prática política, funciona como ferramenta 

metodológica para a análise  das  desigualdades  estruturais.” (Santos, M., 2025, p.2), 

direcionando o olhar para a urgência de dar relevância a vozes historicamente marginalizadas 

pela cultura sexista e racista.  

Propondo, assim, uma forma de produzir conhecimento a partir dos interesses, 

vivências e perspectivas das mulheres negras, valorizando seus saberes; nesse sentido ainda, a 

própria Escrevivência de Conceição Evaristo se configura como um novo paradigma literário 

brasileiro, fundamentado nas perspectivas do pensamento decolonial e da interseccionalidade 

em sua concepção (Moraes et al., 2024). 

Para me debruçar sobre a ideia Escrevivência, foi feita uma contextualização da vida 

de Evaristo, para então explorar seu conceito, como gesto político, existencial e afetivo. Além 

de que, expus a obra Insubmissas lágrimas de mulheres (2024), a fim de demonstrar a 

proposta literária discutida previamente sobre a autora, e que, posteriormente, alimentou a 

discussão com uma articulação referencial, no tocante aos conceitos trazidos.  

Acerca da ideia de narrativa para Arendt, parti também de uma apresentação inicial 

sobre a pensadora. Em seguida, foi explorado sobretudo a partir de sua obra A Condição 

Humana (2008), as “condições humanas”, focando sobretudo nos fundamentos que 

principiam as ideias de ação e narrativa - as quais mais interessam a este trabalho. E tatei 

ainda, a proposta dos ensaios biográficos produzidos pela filósofa e suas implicações, a fim 

de trazer também uma referência dela, com o intuito de explicitar sua teoria e fomentar o 

diálogo entre conceitos.  

13 



 

A análise se desenvolveu por meio de aproximações conceituais e leituras cruzadas, 

buscando compreender os possíveis atravessamentos entre as duas autoras e suas ideias de 

Escrevivência e narrativa, como formas de tornar a vida humana compreensível, visível e 

resistente ao apagamento histórico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 



 

CAPÍTULO 1 

1.1 A vivência que permeia a escrita de Maria da Conceição Evaristo  

Antes de falar sobre a Escrevivência, é pertinente compreender a história de sua 

criadora, sobretudo a partir dela mesma. Como é também dito por Conceição: “A minha 

linguagem literária é fruto da minha subjetividade, que é formada na vivência, na experiência 

de várias condições.” (Evaristo, 2020a, p. 36), o que se atrela  à indissociação entre sua forma 

de escrita e militância. Deste modo, os parágrafos iniciais deste capítulo compõem marcos de 

sua história, contados em sua maioria por ela própria em depoimentos e entrevistas, 

compondo com a biografia fornecida pelo Literafro.  

Maria da Conceição Evaristo, nascida em Belo Horizonte no ano de 1946, é uma 

referência na literatura afro-brasileira contemporânea. Neta de escravos, de origem simples, 

teve uma infância rodeada de mulheres: sua mãe, tias e três irmãs, também Marias, sendo que 

mais tarde chegou seu padrasto, e sua família aumentou, com a chegada de mais cinco 

irmãos. Desde menina, foi imbuída por grandes afetos em relação à sua matriarca Joana 

Josefina Evaristo. Sofria muito com a impotência que sentia diante do sofrimento dela sendo 

algo que sempre importou para a autora, a felicidade de sua mãe (Evaristo, 2009). 

​ Aos 7 anos de idade foi morar com tios, que não tinham filhos e passavam por menos 

necessidades que sua família nuclear, tendo sido nessa circunstância, que teve uma maior 

oportunidade de acesso aos estudos. Contudo não esteve isenta da necessidade de trabalhar, e 

aos 8 anos iniciou sua jornada nos serviços domésticos, seguindo os passos das mulheres de 

sua família: cuidando de sua casa e da dos outros, tomando conta de seus irmãos e dos filhos 

das patroas. Em alguns momentos ofereceu seu trabalho a professores, impulsionada pelo 

desejo de aprender mais e compartilhar conhecimento com suas irmãs e irmãos, o que 

possibilitou aulas particulares, maior atenção no colégio e no ganho de livros (Evaristo, 

2009).  

​ No final da década de 60, a obra Quarto de Despejo: diário de uma favelada 4 (1960), 

de Carolina Maria de Jesus, ressurgiu e comoveu o público leitor às margens da sociedade 

4 “Quarto de despejo: diário de uma favelada é a primeira e mais conhecida obra da escritora Carolina Maria de 
Jesus. O impacto causado pelo diário na mídia e em setores do meio literário nacionais deve-se, sobretudo, à 
experiência social narrada como testemunho pela autora. Nascida em Sacramento, Minas Gerais, Carolina Maria 
de Jesus transfere-se para São Paulo em 1937, onde trabalha como catadora de lixo. Em 1955, inicia a produção 
do diário, em que registra sua vida na favela do Canindé.” (Itaú Cultural, 2025, s/p) 

15 



 

brasileira, que se identificava com as personagens narradas pela autora. Esse foi o caso de 

Evaristo (2009): “Como Carolina Maria de Jesus, nas ruas da cidade de São Paulo, nos 

conhecíamos nas de Belo Horizonte, não só o cheiro e o sabor do lixo, mas ainda, o prazer do 

rendimento que as sobras dos ricos podiam nos ofertar.” (s/p). Neste período, Dona Joana, 

mãe de Conceição, inspirada pelo diário de Carolina, registrou também em forma de diário, 

as dificuldades e misérias que sofria em seu cotidiano na periferia mineira - “mulher de pouca 

leitura, mas de muita sabedoria, de muita palavra, de muita capacidade de observação da 

vida. Sem sombra de dúvida, a minha literatura nasce muito dessa experiência, dessa 

convivência, desses ensinamentos.” (s/p). 

E, como ela mesma afirma sobre sua escrita: “[...] a aprendizagem da escrita está na 

vida [..]” (Evaristo, 2020a, p. 34). Sendo que, simbolicamente, os primeiros traços de sua 

escrita estão ligados à lembrança da mãe, que teve um papel marcante nesse início, ainda 

antes de sua entrada na escola. É dela que guarda a principal memória associada ao ato de 

começar a escrever. Sendo que, o primeiro sinal gráfico de que se recorda, se trata de uma 

simpatia que a mãe, lavadeira, fazia para atrair o sol quando chovia: ela desenhava o símbolo 

do astro no chão de casa, na esperança de que a chuva cessasse, e as roupas pudessem secar - 

“Foi daí, talvez, que eu descobri a função, a urgência, a dor, a necessidade e a esperança da 

escrita. É preciso comprometer a vida com a escrita ou é o inverso? Comprometer a escrita 

com a vida?” (p. 48). 

​ O contato com a literatura em sua infância, se deu sobretudo através da tradição de 

narrativa oral perpetuada principalmente pelas mulheres de sua família, que apesar de em sua 

maioria serem semi-alfabetizadas, se encantavam pelo mundo da leitura e escrita, e em 

conjunto folheavam os poucos materiais impressos que habitavam o espaço. Foi com elas que 

aprendeu a observar o mundo com profundidade, desenvolvendo o olhar que mais tarde se 

tornaria base de sua escrita: um modo de resgatar o vivido e eternizar o efêmero - “E desse 

assuntar a vida, que foi ensinado por elas, ficou essa minha mania de buscar a alma, o íntimo 

das coisas. De recolher os restos, os pedaços, os vestígios, pois creio que a escrita, pelo 

menos para mim, é o pretensioso desejo de recuperar o vivido.” (Evaristo, 2009, s/p).  

Outra grande influência dos familiares, é a oralidade, que orienta todo seu projeto 

literário, que busca se aproximar da linguagem falada tendo um cuidado estético com a 

palavra. Ela se sente profundamente atraída pela expressividade da voz e do corpo nas 

16 



 

narrativas orais, lembrando com afeto das histórias contadas por familiares, marcadas por 

gestos, pausas e entonações que compõem uma verdadeira poética da fala (Evaristo, 2020c). 

Ainda sobre sua mãe, sempre cuidadosa e determinada a garantir que os filhos 

aprendessem a ler, matriculou-os em escolas públicas que eram longe de casa, frequentadas 

em sua maioria por crianças da classe alta de Belo Horizonte. Foi em um ambiente escolar 

desigual, onde práticas pedagógicas favoreciam uns e excluíam outros, que Evaristo tomou 

consciência, de forma mais intensa, de sua condição de menina negra e pobre. Convivia com 

uma estrutura escolar que separava e hierarquizava os alunos, sendo que, ela, seus irmãos e as 

outras crianças pobres, eram colocadas para ter aula no porão do prédio - “Porões da escola, 

porões dos navios.”. Apesar disso, destacou-se pela dedicação e pelo espírito questionador, o 

que lhe rendeu tanto críticas quanto admiração por parte dos professores. A presença firme da 

mãe, que enfrentava o silêncio imposto às mães pobres e não hesitava em se manifestar nas 

reuniões, foi essencial nesse processo (Evaristo, 2009). 

Na escola, gostava de escrever redações que lhe permitiam imaginar experiências que 

não vivia, usando a ficção como forma de escapar das limitações da pobreza - “único meio 

possível que me era apresentado para viver os meus sonhos” (Evaristo, 2009, s/p). Apesar das 

dificuldades, cultivava esperança e percebia que a vida não se resumia à escassez que a 

cercava: 

Se a leitura desde a adolescência foi para mim um meio, uma maneira de 
suportar o mundo, pois me proporcionava um duplo movimento de fuga e 
inserção no espaço em que eu vivia, a escrita também, desde aquela época, 
abarcava essas duas possibilidades. Fugir para sonhar e inserir-se para 
modificar. Essa inserção para mim pedia a escrita. (Evaristo, 2020a, p. 53) 

Acerca de suas primeiras lições de negritude, Evaristo (2009) contou ter aprendido 

muito com seu tio Osvaldo, que morou com ela durante um período de sua infância. Ele era 

poeta e artista plástico, trabalhava como servente na Secretaria de Educação e foi sempre um 

consciente crítico da condição do negro brasileiro. Esses primeiros aprendizados formaram 

uma base importante para a construção de sua consciência racial. E foi aos 17 anos que 

passou a se envolver ativamente em debates sobre o cenário social do país, especialmente por 

meio da Juventude Operária Católica (JOC), um movimento de jovens que propunha uma 

aproximação crítica da Igreja com a realidade social brasileira. Anos mais tarde, na década de 

1970, após sua mudança para o Rio de Janeiro, as questões étnico-raciais passaram a ocupar 

um lugar central e aprofundado em suas reflexões e militância.  

17 



 

​ Em 1973, após concluir o Curso Normal5 e enfrentar um período de dificuldades 

agravado pelo plano de desfavelamento em Belo Horizonte, Evaristo se mudou para o Rio de 

Janeiro com o apoio de amigos, depois de ser aprovada em concurso para professora 

primária. Sem oportunidades de exercer a profissão em sua cidade natal - onde as indicações 

e os laços com famílias influentes ainda definiam acessos, viu na mudança uma chance de 

reconstruir a vida (Evaristo, 2009). Na nova cidade, concluiu a graduação em Letras pela 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e trabalhou como professora na rede pública 

de ensino. No meio acadêmico, obteve o título de mestre em Literatura Brasileira pela 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) e posteriormente realizou 

doutorado em Literatura Comparada na Universidade Federal Fluminense (UFF), 

dedicando-se ao estudo da poética afro-brasileira e africana (UFMG, [s.d.]). 

Já consolidada enquanto escritora, com uma trajetória literária diversificada, publicou 

seus primeiros contos e poemas nos Cadernos Negros6 em 1990. Desde então, sua obra tem 

sido marcada pelo conceito de Escrevivência, expressão que ela mesma cunhou para definir 

uma escrita que reflete as vivências da população negra (UFMG, [s.d.]). A escritora 

dedicou-se ao estudo dos diversos aspectos da literatura afro-brasileira de forma 

multifacetada, utilizando-se da poesia, do romance e do ensaio. Destaca-se que, embora o 

Brasil seja o país com a maior população negra fora da África, somente a partir dos anos 

2000 houve a legitimação das produções literárias que abordam a realidade do negro 

brasileiro. Nesse contexto, a autora, junto a outros escritores, atua para valorizar e preservar 

os elementos culturais da população negra que contribuíram para a formação da diversidade 

brasileira (Santos e Cordeiro, 2021).  

A produção de Evaristo têm um importante lugar na literatura brasileira 

contemporânea, sendo que promove uma ressignificação dos espaços periféricos ocupados 

pelos negros, representando, literariamente por meio de suas produções, as pessoas que estão 

socialmente à margem da sociedade. Sobretudo, refletindo a situação de vulnerabilidade à 

qual as mulheres negras estão expostas desde suas infâncias, contemplando contudo 

narrativas que vão para muito além do sofrido, transcendendo o lugar de marginalidade, 

resgatando suas identidades e versando realidades que escapam às narrativas coloniais, 

6 Desde 1978 fomenta a produção literária afro-brasileira, com a publicação de contos e poemas,  
proporcionando espaço e visibilidade para autores afrodescendentes, se constituindo enquanto uma fonte rica de 
veiculação cultural e de pensamento dos afro-brasileiros. (Quilombhoje, [s.d.]) 

5 O Curso Normal é a antiga formação de nível médio voltada à preparação de professores para a educação 
infantil e os anos iniciais do ensino fundamental. (Brasil. Conselho Nacional da Educação, 1999) 

18 



 

perante a estrutura social que valoriza a cultura supremacista branca (Lima, Morais e Silva, 

2019). Sua voz dialoga estreitamente com a de outros poetas e escritores que, que partem do 

corpo-história para construção de suas narrativas, e contribuem para a construção da literatura 

afro-brasileira (Santos e Cordeiro, 2021). 

Foi na segunda década do século XXI, que sua produção literária alcançou amplo 

reconhecimento no cenário nacional, sendo que em 2015 conquistou o Prêmio Jabuti na 

categoria Contos e Crônicas com o livro Olhos d’água (2014). Em 2017, foi tema do Projeto 

Ocupação, realizado pelo Itaú Cultural; e em 2019, foi homenageada como Personalidade 

Literária do Ano pelo Prêmio Jabuti (Pinto-Bailey, 2021). Atualmente é reconhecida nacional 

e internacionalmente, com a sua produção literária sendo estudada em diversas universidades 

e escolas, não apenas no âmbito literário, mas também em áreas como a história, psicanálise, 

direito, entre tantas outras. (Nunes, 2020)  

Contudo, é de se considerar que seu reconhecimento se deu tardiamente, apenas aos 

seus 71 anos. Em entrevista para a BBC (2018), Evaristo  falou sobre  as barreiras históricas 

que atravessam a inserção de escritoras negras no campo literário brasileiro, denunciando a 

resistência das instâncias legitimadoras diante de uma produção que reivindica a voz e a 

subjetividade negra. Nesse sentido, sua crítica recai sobre o caráter excludente de uma lógica 

que, por séculos, permitiu apenas que os brancos narrassem a respeito da população negra, 

silenciando a produção intelectual advinda desse grupo: 

Conforme os pensamentos e discursos hegemônicos dessa sociedade, os 
negros tiveram de, ao longo da história, contentar-se com posições 
subalternas no que concerne à sua organização ideológica, cultural e, 
principalmente, política, sendo, desse modo, negando-lhes o direito ao 
pensamento crítico e, consequentemente à atuação discursiva e intelectual - 
resquício de uma sociedade escravista. (Lima, Morais e Silva, 2019, p. 170) 

Para além de seus méritos literários, Evaristo se destaca como figura ativa no 

movimento negro e mantêm presença ativa em eventos literários e acadêmicos, nos quais 

compartilha reflexões tanto sobre sua obra ficcional quanto sobre sua produção intelectual. 

Sua escrita - que transita entre a criação literária e a crítica social - é atravessada por um 

compromisso com a memória, a ancestralidade e a afirmação da identidade afro-brasileira, 

sobretudo no que diz respeito às experiências das mulheres negras. A narrativa que constrói, 

tanto na poesia quanto na prosa, emerge de um lugar íntimo mas também coletivo, onde 

vivências pessoais se entrelaçam às memórias transformadas em ficção (Pinto-Bailey, 2021). 

Como ela mesma destaca: 

19 



 

Há uma voz hegemônica que quer ser paradigma de tudo. Mas isso não 
significa que o povo não criou, ou não cria, as suas vozes, as suas utopias. 
Essas vozes, essas utopias, essas formas de reação, essas táticas, elas sempre 
existiram. Se não existissem, a herança africana que marca a nacionalidade 
brasileira não existiria, já teria sucumbido. Na música, na poesia, na 
literatura, nas religiões afro-brasileiras, em sindicatos, em associações de 
moradores, essas vozes sempre se pronunciaram. Mas por mais que uma voz 
hegemônica queira comandar, a água escapole entre os dedos. Você não 
segura. Não retém a força da água. Então o povo também encontra maneiras 
de se afirmar, de falar, de dizer. (Evaristo, 2018, s/p ) 

 

1.2 A Escrevivência e suas vozes  

[…] uma produção de escrevivência, em que o ato de escrever se dá 
profundamente cumpliciado com a vivência de quem narra, de quem 
escreve; mas, ao mesmo tempo em que o sujeito da escrita apresenta em seu 
texto a história do outro, também pertencente a sua coletividade. (Evaristo, 
apud Nunes, 2020, p. 18) 

Para Evaristo (2020a), escrever implica um dinamismo inerente ao agente da escrita, 

permitindo-lhe inscrever-se no interior do mundo por meio de sua produção textual. Contudo, 

este recurso extrapola o momento de materialização, indo além da ação empunhada da mão 

sob o papel, empreendendo e envolvendo outras relações e partes do corpo: “Tudo começa 

nos ouvidos, acumula-se na mente, extravasa pela boca ou pelas mãos em palavras e 

histórias.” (Esteves, 2024, p. 66).  

No contexto da Escrevivência, esse gesto adquire uma dimensão ampliada: a pessoa 

escreve a si próprio, tornando-se, simultaneamente, realidade ficcional e matéria inventiva de 

sua própria escrita. No entanto, ao narrar-se, essa pessoa transcende a individualidade, 

recolhendo também vivências e histórias do entorno. Dessa forma, a Escrevivência 

configura-se como uma prática narrativa que, embora parta do eu, não se encerra nele, ela se 

projeta para o coletivo, abrangendo experiências compartilhadas e memórias comunitárias - 

“Em sua escrevivência, literatura e vida de mulheres negras se fundem numa voz que conta e 

canta, poeticamente, as experiências únicas e intransferíveis, registradas no espaço da escrita, 

da arte de outras vida.” (Godoy, 2025, p. 9). 

Retomando a origem do termo, ele surge durante a pesquisa de mestrado de Evaristo, 

em 1994, despontado por um jogo de palavras: “escrever” e “viver”, “se ver”. O interesse em 

tratá-lo como conceito tem ganhado força com as discussões no campo da literatura 

afro-brasileira, sobretudo a partir da recorrência do termo em artigos, dissertações, teses e na 

análise das obras da autora - a exemplo: o livro Escrevivência: a escrita de nós - reflexões 

20 



 

sobre a obra de Conceição Evaristo (2020), que foi muito usado para o desenvolvimento 

deste trabalho, é uma iniciativa do Itaú Social, lançado juntamente a um seminário 

promovido para ampliação do debate sobre o conceito, sendo composto por uma coletânea de 

artigos; e o livro recém lançado, que será considerado em investigações futuras, 

Escrevivências: Diálogos com a psicologia e psicanálise (2025), que reúne também diversos 

textos, estes mais voltados à práticas de pesquisa e intervenção com a Escrevivência fazendo 

interface com a Psicologia. 

Ainda assim, Evaristo afirmou, em entrevista ao Nexo Jornal em maio de 2017, que 

quando utilizou a palavra pela primeira vez, não tinha a intenção de criar um conceito, 

reforçando o vínculo entre sua produção literária poética e ficcional e as experiências vividas, 

seja por ela mesma ou pelas personagens que narram seus contos e romances (Fonseca, 

2020). 

Em seu cerne, ao pensar a Escrevivência, Evaristo (2020a) fundamentalmente propõe 

um caminho inverso àquele das mulheres negras escravizadas, aproximando-se  das Mães 

Pretas que contavam histórias para as crianças da casa-grande, e tinham seu poder 

enunciativo controlado - “Trago outro tratamento, outra construção para essas personagens 

negras, assim como outro olhar para uma outra ambiência social negra.” (p. 40). Nesse 

sentido, partindo fundamentalmente desse histórico, busca ressignificar e desfazer essa 

imagem do passado, propondo uma escrita que emerge de uma autoria negra, especialmente 

feminina, em que as mulheres se apropriam do escrever para contar suas próprias histórias, ao 

invés de narrar para o outro: 

É assim que as mulheres, nós mulheres negras, buscamos formas de ser no 
mundo. De contar o mundo como forma de apropriamo-nos dele. De 
nomeá-lo. De nommo, o axé, a palavra que movimenta a existência. É assim 
que Conceição Evaristo inventa este mundo que existe. (Werneck, 2016, 
p.14) 

Fonseca (2020) destaca que a escrita literária produzida por mulheres negras percorre 

os cenários da escravidão e das comunidades formadas por descendentes de pessoas 

escravizadas, buscando recuperar a tradição africana de contar e cantar como forma de 

resistência e preservação cultural. Nesse sentido, Evaristo afirmou, em entrevista a Fonseca, 

que essa literatura assume um procedimento que funciona, muitas vezes, como assunção 

daquilo que foi reprimido e silenciado pela história. E sobre isso ainda, Santos e Cordeiro 

(2021) consideram que 

21 



 

Poder falar sobre si, suas sensibilidades e subjetividades, coloca o sujeito 
racializado como protagonista da própria história, não enquanto objeto de 
análise refém do olhar do outro, mas porta-voz consciente da ruptura 
histórica que está estabelecendo com o ato. A memória aqui é o elemento de  
maior força na  recuperação dessa afrobrasilidade herdeira dos valores da 
Mãe África, pois é na significação do movimento fluido entre passado e 
presente que se atribui um valor à memória e, consequentemente, à 
identidade do sujeito. (p. 299) 

A confluência temporal é uma das marcas das obras evaristianas, em cuja produção o 

passado é constantemente revisitado pela memória para construir o presente. Movimento 

esse, que possibilita a (re)escrita da história da negritude no Brasil, recuperando inclusive a 

tradição oral característica das comunidades africanas. Ao utilizar a história coletiva, a poeta 

e escritora reafirma seu compromisso de reconstruir uma imagem da negritude que não se 

inicia na escravidão. Com uma poética sensível e dinâmica, ela denuncia as estruturas de 

exclusão que continuam a recair sobre a população negra, embora convocando múltiplas 

“vozes-mulheres”, cada uma à sua maneira, ao exercício de retecer essa existência como uma 

“guardiã da  voz  de  diversas mulheres silenciadas, minorizadas e  estereotipadas dentro de  

uma sociedade de  herança colonial.” (Santos e Cordeiro, 2021, p. 301) - “E se a voz de 

nossas ancestrais tinha rumos e funções demarcadas pela casa-grande, a nossa escrita não.” 

(Evaristo, 2020a, p. 30).  

Deste modo, as personagens de Evaristo (2020a) são figuras ficcionais que se 

entrelaçam com sua própria vida - “essa vida que eu experimento, que nós experimentamos 

em nosso lugar ou vivendo con(fundido) com outra pessoa ou com o coletivo, originalmente 

de nossa pertença.” (p. 31). Sendo representadas de um modo que extrapolam a pobreza, a 

racialização, as experiências de gênero e a cis-heteronormatividade. A ficção, nesse sentido, 

não se dissocia da realidade, visto que a construção existencial das personagens muitas vezes 

está vinculada a sofrimentos e traumas, que são incorporados nas narrativas, mas refletem as 

complexas intersecções de identidade e pertencimento, configurando histórias também de luta 

e resistência (Luz, Silva e Argollo, 2025). Nas palavras da autora: 

Na origem da minha escrita, ouço os gritos, os chamados das vizinhas 
debruçadas sobre as janelas ou nos vãos das portas, contando em voz alta 
umas para as outras as suas mazelas, assim como as suas alegrias. Como 
ouvi conversas de mulheres! Falar e ouvir, entre nós, era talvez a única 
defesa, o único remédio que possuíamos. Venho de uma família em que as 
mulheres, mesmo não estando totalmente livres de uma dominação machista 
— primeiro a dos patrões, depois a dos homens de suas famílias —, 
raramente se permitiam fragilizar. Como “cabeça” da família, elas 
construíam um mundo próprio, muitas vezes distante e independente de seus 
homens, para depois, inclusive, apoiá-los. Talvez por isso tantas 
personagens femininas em meus poemas e em minhas narrativas? Pergunto 

22 



 

sobre isso, não afirmo. Afirmo, porém, que foi desse tempo e espaço que 
aprendi, desde criança, a colher as palavras. (Evaristo, 2020, p. 52) 

Santos e Cordeiro (2021) destacam essa cumplicidade da autora, pela escuta, que 

configura-se como elemento vital de suas obras, uma vez que, sua escrita não se constrói 

exclusivamente a partir de sua própria voz ou de experiências pessoais, mas se alimenta das 

múltiplas vozes femininas com as quais entrou em contato ao longo de sua trajetória - “[…] 

revelando “o quase gozo da escuta”, de gostar de ouvir a “voz outra”, de sentir, de fazer as 

histórias se (con)fundirem com sua própria história, de inventar e de continuar no 

“premeditado ato de traçar uma escrevivência” (Nunes, 2020, p. 11). Nesse processo, as 

narrativas acabam por se entrelaçar e, em determinado momento, tornam-se indistintas, em 

razão da natureza instável e fragmentária da memória humana:  

[…] o que a minha memória escreveu em mim e sobre mim, mesmo que 
toda a paisagem externa tenha sofrido uma profunda transformação, as 
lembranças, mesmo que esfiapadas, sobrevivem. E na tentativa de recompor 
esse tecido esgarçado ao longo do tempo, escrevo. Escrevo sabendo que 
estou perseguindo uma sombra, um vestígio talvez. E como a memória é 
também vítima do esquecimento, invento, invento. (Evaristo, 2009, s/p) 

Ainda, ao refletir sobre sua produção literária, Evaristo (2020a) reconhece que 

embora parta de uma experiência específica, da afro-brasilidade, é capaz de elaborar um 

discurso que alcança uma dimensão de universalidade humana, “para além da pobreza, da cor 

da pele, da experiência de ser homem ou mulher ou viver outra condição de gênero fora do 

que espera a heteronormatividade” (Evaristo apud Nunes, 2020, p. 15). Sinalizando que 

vivências particulares possuem a potência de convocar pessoas de variados contextos sociais 

e culturais. 

1.3 Narrativas de resistência em “Insubmissas lágrimas de mulheres”  

Líbia Moirã, das mulheres com quem conversei, foi a mais reticente em me 
contar algo de sua vida. Primeiro quis saber o porquê de meu interesse em 
escrever histórias de mulheres, em seguida, me sugeriu se não seria mais 
fácil eu inventar as minhas histórias, do que sair pelo mundo afora, 
provocando a fala das pessoas, para escrever tudo depois. Das provocações 
que Líbia Moirã me fez, respondi somente à última. - Eu invento, Líbia, eu 
invento! Fala-me algo de você, me dê um mote, que eu invento uma história, 
como sendo sua… (Evaristo, 2024, p. 87) 

Aqui se fez relevante tomar de exemplo alguma produção literária de Conceição 

Evaristo, a fim de colocar em evidência os fundamentos de sua produção literária, os 

entrelaçamentos da ficção com a realidade, para adiante articular as ideias de Escrevivência e 

narrativa. Em muitas de suas obras, ela manifesta a própria experiência de testemunho e de 

23 



 

narração, como é o caso do livro de contos Insubmissas Lágrimas de Mulheres (2024), em 

que a narradora-personagem começa dizendo algo que se aproxima muito do que Evaristo 

declara sobre sua escrita, algo que já foi discutido neste capítulo e que nos dá a entender que 

ela é a própria personagem, fazendo “uma dedicatória às suas personagens e à Escrevivência” 

(Nunes, 2020, p. 11):  

Gosto de ouvir, mas não sei se sou a hábil conselheira. Ouço muito. Da voz 
outra, faço a minha, as histórias também. E, no quase gozo da escuta, seco 
os olhos. Não os meus, mas de quem conta. E quando de mim uma lágrima 
se faz mais rápida do que o gesto de minha mão a correr sobre o meu 
próprio rosto, deixo o choro viver. E, depois, confesso a quem me conta, que 
emocionada estou por uma história que nunca ouvi e nunca imaginei para 
nenhuma personagem encarnar […] Desafio alguém a relatar fielmente algo 
que aconteceu. Entre o acontecimento e a narração do fato, alguma coisa se 
perde e por isso se acrescenta. O real vivido fica comprometido. E, quando 
se escreve, o comprometimento (ou o não comprometimento) entre o vivido 
e o escrito aprofunda mais o fosso. Entretanto, afirmo que, ao registrar estas 
histórias, continuo no premeditado ato de traçar uma escrevivência. 
(Evaristo, 2024, p. 7) 

A partir dessa abertura, a narradora-personagem, se coloca enquanto a autora do livro, 

sendo que Evaristo (2020a), produz e configura nessa figura a percepção de que se trata de 

uma mulher negra, que entrevista e conta em 13 contos a história de outras 13 mulheres 

negras. Tecendo uma narrativa na qual é a interlocutora delas, durante uma visita, as histórias 

começam despontando um nível de intimidade e interesse dela sobre cada uma das mulheres, 

as quais nomeia, sobretudo convocando quase uma fusão sua com os relatos, do passado com 

o presente. Com naturalidade e fluidez troca-se locutor e interlocutor em alguns momentos, 

criando um clima narrativo que se faz e sustenta desse encontro presente e curioso, que 

resgata vivências passadas, evidenciando uma tentativa de preservação da memória, 

conduzida por uma narradora que se mostra atenta em ouvir e recolher histórias para 

registrá-las na escrita, mas “Para que haja essa troca quase ritualística entre a ouvinte e a 

narradora ocorre, inicialmente, a identificação e a empatia entre mulheres negras.” (Godoy, 

2024, p. 4).  

Cada conto constitui uma trama de diferentes afetos entre a narradora-ouvinte e a 

mulher que vos fala. Sendo o material do livro composto desse encontro entre mulheres, que 

são afetadas pela presença uma da outra - “No momento em que as protagonistas dos contos 

ganham voz, temos a sensação de que suas falas são compartilhadas, como se conversassem 

entre si, devido à coerência quanto aos seus relatos […]” (Lima, Morais e Silva, 2019, p. 

174). Tomo a título de exemplo, quando a narradora vai de encontro a “Mary Benedita”: 

24 



 

Não imaginei, entretanto, que ela, mal sabendo que uma ouvinte de histórias 
de suas semelhantes havia chegado à cidade, tivesse vindo tão rapidamente à 
minha procura, para atender ao meu afã de escuta. Tímida, porém 
determinada, foi logo dizendo que precisava me contar algo de sua vida. 
Viera para me oferecer o seu corpo/história. Cansada ainda da viagem 
empreendida na noite anterior, deitei meu cansaço fora, no mesmo instante 
em que ela me expôs a sua intenção. (Evaristo, 2024, p. 69) 

A narradora, por vezes, se identifica com o que escuta: “...narrando uma história 

particular de vida, na qual, em muitas passagens eu escutava não só a dela, mas também a de 

muitas mulheres do meu clã familiar.” (Evaristo, 2024, p.128), conforme manifesto no conto 

“Regina Anastácia”. Assim como, quando admite que “Enquanto Lia Gabriel me narrava a 

história dela, a lembrança de Aramides Florença se intrometeu entre nós duas. Não só a de 

Aramides, mas as de várias outras mulheres que se confundiram em minha mente” (p. 95). 

A relevância adquirida pela posição da ouvinte nas narrativas desses contos 
demonstra respeito à voz e à experiência alheias, aliadas à identificação com 
as dores vividas no corpo de mulher negra. Ao mesmo tempo, representa 
peculiaridades da construção narrativa de alguém que conhece suas 
tradições e traz a singularidade do encontro de duas histórias: a da ouvinte 
griot, desejosa de conhecer o relato, e da vivência da protagonista, ansiosa 
por compartilhar sua trajetória. Ambas condensadas na escrevivência de 
Conceição Evaristo. (Godoy, 2025, p. 8) 

As protagonistas, “[...] em meio aos percalços da vida, tem a consciência de ser 

sujeito de sua própria história [...]” (Lima, Morais e Silva, 2019, p. 174), ao relatarem dores e 

alegrias simultâneas, rememoram descobertas da feminilidade e da maternidade, atos 

violentos contra seus corpos, reencontros com suas origens na infância ou na arte, e 

experiências atravessadas por conflitos oriundos da pobreza, do preconceito e da condição de 

serem mulheres negras. Ainda que, “[...] passam a ser (re)criadoras de sua trajetória, ao 

negarem imposições características dessa construção histórica patriarcal em que seu espaço 

foi definido pelo outro.” (Godoy, 2025, p. 7), ou seja, também configura-se como um eixo 

temático recorrente na obra, a possibilidade de mudar o rumo de uma história de vida que, à 

primeira vista, parecia previamente definida.  

E foi justamente respondendo a uma provocação da pesquisadora Edileuza Penha, que 

questionava se a vida das mulheres negras seria marcada apenas pela tristeza e pela ausência 

de finais felizes que Conceição Evaristo escreveu Insubmissas Lágrimas de Mulheres (2024). 

Na proposta de inverter a narrativa do sofrimento, onde as mulheres negras, embora passem 

por intensos processos de dor e trauma, já estão em um momento de êxito e superação, 

narrando suas memórias depois de terem saído da tormenta do sofrimento (Evaristo, 2020b). 

25 



 

Em “Maria do Rosário Imaculada dos Santos”, a protagonista que dá nome ao conto, 

viveu um período traumático inaugurado em sua infância, que deixou marcas em sua 

memória - “Época houve em que tudo se tornou apenas um esboço. Por isso, tantos remendos 

em minha fala. A deslembrança de vários fatos me dói. Confesso, a minha história é feita 

mais de inventos do que de verdades…” (Evaristo, 2024, p. 48). Sendo que, ao longo deste 

conto, a protagonista narra seu processo de como foi compreendendo o que havia acontecido 

com ela no decorrer do tempo - “A lembrança do dia em que fui roubada voltava 

incessantemente. Às vezes, com todos os detalhes, ora grosseiramente modificado. Na versão 

modificada, eu-menina era jogada no porão de um navio, pelo casal que tinha me roubado de 

casa.” (p. 52).  Lima, Morais e Silva (2019) destacam aqui a relevância do poder discursivo 

que Maria do Rosário manifesta por meio de sua narrativa, instigando o leitor a adentrar na 

sua história narrada e, assim, a projetar possíveis desfechos: 

Por isso, há, sutilmente, na fala das personagens, a indicação de que o tempo 
que lhes fora furtado não volta mais, ao contrário, inscrevera-se em suas 
histórias de vida como um evento indesejado, por isso dolorido, e lhes 
impunha um destino onde a infância já não teria o mesmo significado. (p. 
175) 

De igual modo, Godoy (2025), enfatiza que os tempos da narração e da história se 

entrelaçam sutilmente, acrescentando ainda, que a cena rememorada do passado, apresentada 

pela mulher que vivenciou o acontecimento central da narrativa, confere ao relato não apenas 

uma maior impressão de veracidade, mas também constitui o modo pelo qual a narradora 

enfatiza a importância de ceder espaço àquela voz que precisa, de fato, ser ouvida - “a 

narradora permite que elas sejam, pelo breve espaço de um conto, participantes da criação 

artística.” (p. 7). Isto fica explícito neste trecho de Evaristo (2024): “Tenho vivido muito 

sozinha - foram essas as primeiras palavras de Lia Gabriel - há muito tempo tenho tido 

desejos de falar para alguém esse episódio de minha vida. Boa hora a de sua chegada, eis um 

pouco de minha história e da de meus filhos:” (p. 95).  

Feita essa exposição, torna-se possível considerar a relevância das Escrevivências de 

Conceição Evaristo não apenas no campo literário, mas também para percebermos sua 

aproximação com a Psicologia: “Isso  porque  o  texto  literário possibilita  a  entrada  nos  

problemas  da  vida  e  a  percepção  da  complexidade  do  mundo  e  dos seres” (Luz, Silva e 

Argollo, 2025). Ao evidenciar experiências e possibilidades de resistência frente à violência, 

sua obra ilumina processos que atravessam o viver humano e que dizem respeito diretamente 

à constituição psíquica e social das mulheres, como demonstrado no conto “Isaltina Campo 

26 



 

Belo”: - “Foi então que me descobri mulher igual a todas e diferente de todas que estavam ali 

[...] Busquei o olhar daquela com quem eu aprenderia a me conhecer, a me aceitar feliz e em 

paz comigo mesma. (Evaristo, 2024, p. 66). E nesse sentido, a importância de saber ouvir e 

dar lugar à voz da experiência ganha centralidade, o que se aproxima de práticas psicológicas, 

que reconhecem a narrativa como espaço de memória, elaboração e construção de sentido: 

E foi tudo tão espontâneo, que me recordei de algo que li um dia sobre o 
porquê de mulheres negras sorrirem tanto. Embora o texto fosse um ensaio, 
lá estavam Isaltina e eu, como personagens do escrito, no momento em que 
vivíamos a nossa gargalhada nascida daquele franco afago. E quando os 
nossos risos serenaram, ela me agradeceu pelo fato de eu ter passado pela 
casa dela, para colher a sua história. (Evaristo, 2024, p. 55) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

27 



 

CAPÍTULO 2 

2.1 A vivência que permeia o pensamento de Hannah Arendt 

Irei expor brevemente a biografia de Hannah Arendt, já que sua trajetória constitui um 

ponto de partida interessante para a compreensão de seu pensamento, permitindo vislumbrar 

algo de seu “quem” - aquilo que se revela em sua singularidade e que ultrapassa as simples 

definições sobre o que ela foi (Freitas, 2014).  

De origem judaica, Hannah Arendt nasceu em Hanover, na Alemanha, no ano de 

1906, e foi criada na cidade natal de sua família, em Königsberg. Sua família era de classe 

média-alta, membros do partido social-democrático, sendo os seus pais, da primeira geração 

de profissionais judeus alemães agnósticos, politicamente liberais. Seu pai faleceu quando ela 

tinha 7 anos, sendo sua mãe, Martha Cohn Arendt, a grande responsável por sua educação e 

incentivo ao seu desenvolvimento intelectual (Brito, 2020; Lafer, 1997; Perrone-Moisés, 

2018).  

Foi criada dentro de uma atmosfera intelectual, sendo que desde a tenra infância, 

demonstrou brilhantes capacidades de inteligência e comunicação. Desde cedo acompanhava 

sua mãe a clubes políticos e manifestações de rua, sendo instruída a observar atentamente e a 

guardar na memória aqueles acontecimentos históricos. Aos 16 anos lia Kant e já sabia grego 

e latim. Aos 17, escrevia poemas. Era considerada também desde cedo, com uma 

independência e rebeldia, que anos mais tarde foi comprovada quando expulsa da escola por 

liderar um boicote contra um professor que a teria insultado. Depois disso, ela se preparou 

sozinha para o ingresso na faculdade (Freitas, 2014; Lafer, 1997; Perrone-Moisés, 2018). 

Ao ingressar na vida acadêmica, em 1924, Arendt estudou filosofia em Marburgo,  

onde se aproximou de Heidegger e da evolução do pensamento fenomenológico que estava 

sendo renovado por ele naquele momento, sendo que, à nível intelectual ela comungou “[...] 

com Martin Heidegger quanto ao entendimento da função da linguagem como preservação e 

revelação. Daí o seu permanente interesse pela literatura e o seu encanto com a poesia e com 

os poetas.” (Lafer, 1997, p. 238). Além de ter sido sua aluna, tiveram um relacionamento 

amoroso que deixaria marcas duradouras em sua vida. Se afastaram no início da década de 

30, pela aproximação de Heidegger com o nazismo (Lafer, 1997).  

28 



 

 Em 1929, sob orientação de Karl Jaspers, defendeu sua tese de doutorado sobre o 

conceito de amor em Santo Agostinho. Mas mais do que isso, se tornou sua discípula e 

cultivaram uma amizade até o fim da vida, com colaborações intelectuais intensas. Com ele,  

[...] encontrou uma personalidade de excepcional estatura moral, em plena 
maturidade intelectual [...] que através de sua atitude exemplar nos tempos 
obscuros dos desastres morais do nazismo, permitiu a Hannah Arendt, 
posteriormente, reconciliar-se com aquela dimensão da tradição germânica 
que era legitimamente sua. (Lafer, 1997, p. 238)  

​ Logo depois, Arendt iniciou sua tese de habilitação para se tornar docente na 

Alemanha, voltando-se para os românticos alemães, sobretudo para a vida de Rahel 

Varnhagen, uma judia prussiana que buscou assimilação na alta sociedade e com quem 

Arendt sentiu profunda afinidade. Estudar Varnhagen permitiu-lhe refletir sobre a questão 

judaica e reagir ao antissemitismo crescente (Brito, 2020). Ademais, ainda nesse período, 

datam suas primeiras leituras de Marx e Trotsky, bem como atenção à cena contemporânea 

(Lafer, 1997). 

​ Em 1931 escreveu uma resenha sobre o livro O problema contemporâneo da mulher, 

de Alice Rühle-Gerstel, na qual questionou a efetividade de um movimento isolado de 

mulheres. Arendt buscava dar atenção às discriminações políticas e jurídicas específicas 

sofridas pelas mulheres, mas de modo que essa análise fosse abrangente o suficiente para 

inserir a condição feminina no contexto mais amplo dos grupos sociais cuja igualdade se 

encontrava comprometida (Lafer, 1997). 

Com a ascensão nazista e as primeiras leis antissemitas de 1933, Arendt afastou-se da 

academia, julgando que os intelectuais se prendiam às suas próprias construções, e buscou 

atuação prática no mundo. Engajou-se em grupos sionistas e denunciou o antissemitismo na 

Alemanha, chegando a ser presa por oito dias. Após sua libertação, fugiu para a França com 

seu primeiro marido, Günther Anders, que conheceu na faculdade de filosofia, e assim, 

iniciou sua longa trajetória como apátrida7 (Brito, 2020; Perrone-Moisés, 2018). 

​ Com Anders, que era um intelectual doutorado em Husserl, ficou casada de 1929 a 

1936, entrou em contato com pessoas do Partido Comunista de Berlim - círculo que 

complementava os contatos dos círculos sionistas dos quais já fazia parte. Anders também a 

apresentou à Walter Benjamin, de quem era primo distante. E em Paris, Arendt desenvolveu 

7 A experiência de Hannah Arendt como apátrida (sem nacionalidade) após fugir da Alemanha moldou 
profundamente suas reflexões sobre o “direito a ter direitos” e a essencialidade da cidadania para a garantia dos 
direitos humanos. (Perrone-Moisés, 2018) 

29 



 

atividades intelectuais e políticas, estreitando laços com Benjamin e outros pensadores, sendo 

que começou a fazer parte de um grupo de estudos de pessoas formadas na escola marxista da 

teoria e da práxis. Durante esse período, separou-se de Anders, que partiu para os EUA, e 

casou-se com o anarquista Heinrich Blücher, que conhecera em 1936 e na ocasião era um 

refugiado político. Blücher exerceu forte influência sobre a vida e obra de Arendt, tendo em 

vista que previamente a ele, sua preocupação política se concentrava na questão judaica. E a 

partir dele, e de seu pensamento político - de militante de esquerda, de observação histórica e 

visão cosmopolita - passam a integrar suas reflexões, sobretudo um entusiasmo pela tradição 

revolucionária. Ficou casada com ele até 1970, quando se tornou viúva. (Brito, 2020; Lafer, 

1997). 

Ainda na época em que esteve em Paris, trabalhou ativamente em grupos sionistas que 

buscavam resistir à ameaça nazista. Mas, com a invasão da França em 1940, foi detida 

temporariamente no campo de concentração de Gurs, perto da fronteira espanhola, até que 

conseguiu fugir e se estabelecer em Nova York, onde viveu o restante da vida (Brito, 2020). 

Nos Estados Unidos, ela reconstruiu sua carreira, publicou obras que definiriam seu 

pensamento político e lecionou em muitas universidades do país. Sua consagração pública 

veio em 1951, ano em que obteve a cidadania norte-americana e publicou a seminal obra 

Origens do Totalitarismo, sua primeira obra de filosofia política, à quem dedicou para seu 

marido Blücher - “[...] consideravam esse livro como o filho que as dificuldades da vida e a 

condição de refugiados os impediram de ter quando mais jovens.” (Lafer, 1997, p. 243). 

Nesse livro, Arendt tinha o propósito de compreender e resistir ao fardo que os regimes 

nazista e stalinista haviam imposto à humanidade, tornando a compreensão o centro de sua 

reflexão. Nesse sentido, Arendt desenvolveu a tese de que o fenômeno totalitário causou uma 

ruptura tão radical com a tradição ocidental que os conceitos vigentes se tornaram 

inadequados para compreendê-lo, e deste modo tentou fazer “[...] uma consideração histórica 

acerca dos elementos que se cristalizaram no totalitarismo – retirando do passado fragmentos 

que possam ser alinhavados em uma narrativa com significado.” (Brito, 2020, p. 16). A obra 

demonstrou ainda, que após a Primeira Guerra Mundial, os direitos humanos se provaram 

ineficazes quando desvinculados da cidadania. Ela alertou que, sem um Estado que os 

garantisse, os refugiados e minorias nacionais, tidos como os “indesejáveis da Europa”, eram 

reduzidos a uma categoria de “sem-direitos”, perdendo qualquer tipo de amparo estatal 

(Brito, 2020; Perrone-Moisés, 2018).  

30 



 

Como professora em 1967, na New School for Social Research em Nova York, 

ministrou o curso “Experiências políticas do século XX”, no qual “tinha como objetivo 

reconstituir a experiência hipotética de um indivíduo, nascido na virada do século, e as suas 

relações com as esperanças da tradição revolucionária e desilusões dos “tempos sombrios” do 

mundo contemporâneo.” (Lafer, 1997, p. 244). Essa foi mais uma homenagem à Blücher, às 

suas vivências e reflexões. E por fim, sua morte foi em dezembro de 1975, em Nova York, 

por um ataque cardíaco. Contudo, sua obra segue sendo reconhecida no mundo inteiro, 

especialmente, por suas contribuições à compreensão dos fenômenos totalitários, embora 

muitas outras de suas reflexões tenham sido tão originais e necessárias, como é o caso da 

escolha aqui feita por se debruçar em seu entendimento acerca da condição humana, 

especialmente, sobre sua compreensão para “narrativa”.   

2.2 Narrativas que carregam um sentido de ser  

Estando originariamente associada ao pensamento fenomenológico, sob influência 

principalmente de Husserl, Heidegger e Jaspers, ela ressignifica a compreensão do humano, 

considerando o que ela chama de condições humanas (Critelli, 2022). O homem vive 

atravessado por e em resposta a tais condições, que exercem influência entre si, e se 

constituem em conjunto, sob processos nos quais as pessoas ao se relacionarem com o 

mundo, exercem certas atividades que são inexoráveis, às quais não podem renunciar nem 

escolher deixar de realizar. E essas atividades humanas, podem ser da esfera da vida ativa e 

vida contemplativa - ou vida do espírito (Critelli, 2022;).  

As condições humanas servem enquanto guias para compreender os fenômenos, por 

indicarem as circunstâncias existenciais na qual os homens por meio de seus atos e palavras, 

determinam-se a si mesmos e entre si. (Critelli, 2022). O fato das pessoas serem 

condicionadas desde seu nascimento, indica uma origem de onde a vida parte, e não um 

determinismo (Walckoff, 2016).  

Critelli (2022) nos ajuda a esclarecer quais são as sete das condições humanas que, 

segundo arendt, circunstanciam a vida dos homens, sendo a primeira delas: a Terra, o planeta 

enquanto condicionador da criatura que somos, da nossa possibilidade de vida (aparência, 

movimentos…); a segunda seria a vida biológica, como o processo cíclico dado pelo nosso 

corpo biológico e a natureza que nos cerca; a terceira, mundanidade, é o artificial que 

produzimos sobre o ambiente natural; a quarta, pluralidade, é o viver em conjunto com os 

31 



 

outros, e que indica o que há de singular e particular em nós, ou seja, nessa possibilidade nos 

diferenciamos - individualidade - e estabelecemos nossa identidade; a quinta é a natalidade, 

sendo a circunstância de que todos nós somos uma novidade ao longo de nossa existência e 

temos a capacidade de inovar; a sexta é a mortalidade, que se desenvolve a partir da última, 

sendo a condição de encerramento da vida biológica, o fim de uma biografia; e por fim, a 

sétima é o condicionamento8, sendo a mais básica e geral, por co-determinar as outras, na 

medida em que a nossa existência acontece em correspondência às circunstâncias históricas, 

culturais, econômicas e políticas, estando elas expostas à ação humana que é capaz de 

mudá-las a qualquer momento - “Diz Arendt que tudo o que aparece em nosso meio e dura 

certo tempo entre nós torna-se nossa nova condição de existência.” (p. 58).  

Arendt (2008) considera as condições da Terra, natalidade e mortalidade, as mais 

genéricas das condições humanas, enquanto vida biológica; já mundanidade e pluralidade são 

as mais específicas, por demandarem atividades determinadas e pertencem à esfera da vida 

ativa, por se darem diretamente no mundo.  

A vida biológica requer intervenções humanas para garantir sua integridade, suprindo 

suas necessidades básicas e vitais por meio do labor, a atividade humana, a qual Arendt 

determina que tem como finalidade a de “preservação da vida individual e da espécie e a 

satisfação das necessidades vitais.” (Critelli, 2022, p. 59). Já a condição da mundanidade, que 

tem por vocação a construção artificial do mundo e seus objetos, demanda a atividade 

humana denominada trabalho, de criação de artefatos duradouros, tanto para uso quanto 

contemplação - como obras de arte (Critelli, 2022), “É como se a estabilidade humana 

transparecesse na permanência da arte (Arendt, 2008, p. 181). E a pluralidade, cuja finalidade 

consiste na constante negociação das condições, estruturas, normas e demais aspectos que 

regem a vida em comum, demanda a atividade ação, sendo a única atividade que não pode ser 

feita individualmente (Walckoff, 2016) e que tem duração efêmera, “duram o tempo de seu 

exercício ou pronunciamento (Critelli, 2022, p. 60).  

O labor assegura não apenas a sobrevivência do indivíduo, mas a vida da 

espécie. O trabalho e seu produto, o artefato humano, emprestam certa 

permanência e durabilidade à futilidade da vida mortal e ao caráter efêmero 

do tempo humano. A ação na medida em que se empenha em fundar e 

8 “[...] todas as demais condições humanas são codeterminadas pelo fato de homens serem entes condicionados, 
ainda que não de modo absoluto.” (Critelli, 2022, p. 58, nota de rodapé) 

32 



 

preservar corpos políticos, cria a condição para a lembrança, ou seja, para a 

história. (Arendt, 2008, p. 16) 

A ação se vincula também à condição da natalidade, considerando a capacidade 

humana, em sua biografia, e da humanidade, na história do mundo, de iniciar novos 

movimentos que rompem com a linearidade e com a mesmice. Aquele que inicia a ação o faz 

ao expor, por meio de atos e palavras, sua singularidade diante dos outros, distinguindo-se ao 

introduzir o inesperado e podendo afetá-los (Walckoff, 2016). Visto que, “O fenômeno que 

chamamos de “eu” está espalhado ao longo da nossa existência, na história que nela 

realizamos e na memória dos que nos testemunharam em nossos atos e palavras” (Critelli, 

2012, p. 57).  

Concomitantemente a isso, vivemos nossa condição da pluralidade que implica na 

singularidade, a qual Esteves (2024) nos explica que juntas configuram a disposição humana 

de compreensão de uns aos outros pela semelhança, assim como o ímpeto de se distinguir, 

que se dá por meio da ação, empreendida no discurso, de modo a nos fazermos entendidos. É, 

então, no espaço público que nossas palavras e atos são testemunhados por outros corpos 

políticos, fazendo com que nossa experiência individual se torne história, podendo ser 

lembrada mais tarde através da ação e da palavra. Sendo a política9 entendida aqui como uma 

autorevelação, nós, existimos enquanto seres políticos; ao falar, praticamos política, de modo 

a afirmar nossa singularidade. E “Sob essa lógica, a manifestação da sua singularidade, que 

representaria o nascimento de ume escritore, seria o ato da fala em si, e esse ato, um 

nascimento.” (Esteves, 2024, p. 68). 

Esta qualidade reveladora do discurso e da ação vem à tona quando as 
pessoas estão com outras, isto é, no simples gozo da convivência humana, e 
não «pró» ou «contra» as outras. Embora ninguém saiba que tipo de «quem» 
revela ao se expor na ação e na palavra, é necessário que cada um esteja 
disposto a correr o risco da revelação [...] (Arendt, 2008, p. 192) 

​ Na concepção arendtiana, a possibilidade de revelar o “quem” está intimamente ligada 

à escrita da história, a um empreendimento narrativo (Schittino, 2012), e isso se faz claro 

quando ela toma de exemplo a história de Ulisses10. Sua trajetória de vida ganha sentido, 

quando ouve sua vida narrada por um bardo, que ao transformar ocorrências de sua vida em 

10 “Em seu texto sobre O conceito de história: antigo e moderno, Arendt fala do surgimento da história na 
Grécia com Heródoto e de seu nascimento metafórico com Homero. A experiência de Ulisses, ao ouvir sua 
própria história – a história da sua vida – na corte dos Feácios, consiste na cena primordial da história e da 
poesia.” (Schittino, 2012, p. 51) 

9 “A política arendtiana, por sua vez, seria a prática de significação da existência relativa de cada humano 
através da afirmação de sua singularidade.” (Esteves, 2024, p. 68) 

33 



 

uma história ordenada e objetivada, possibilitou que Ulisses pudesse compreender-se e 

reconciliar-se com a realidade: “...a personagem que Ulisses vinha sendo, mas lhe escapava, 

torna-se visível para os outros e para ele mesmo.” (Critelli, 2012, p. 69). Deste modo, quando 

nossa existência é articulada numa narrativa e testemunhada por outros, o sentido de quem 

estamos sendo se revela - “o encontro entre ator e espectador na história propiciaria a 

possibilidade da reconciliação entre ação e compreensão.” (Schittino, 2012, p. 51), isso é, 

uma “potencialidade da palavra se entender com a ação”. 

Assim como Ulisses, enquanto não pudermos entender o sentido que 
fazemos na vida, existir é um embate com a realidade, incessante e obscuro. 
Somente quando nossa existência puder ser articulada numa história e 
tivermos testemunhas para ela, o sentido que fazemos na vida se 
desencobrirá. (Critelli, 2012, p. 69-70) 

​ A compreensão aqui aparece como um convite aos homens para a  ação, na busca para 

pensarem o mundo, quando este apresenta algo novo, voltando-se a ele:  

Se a essência de toda ação, e em particular da ação política, é fazer um novo 
começo, então a compreensão transforma-se no outro lado da ação, 
sobretudo quando é essa forma de conhecimento, distinta de muitas outras, 
através da qual os homens agem (e não os que se cometem com a 
contemplação de um processo histórico catastrófico ou salvífico) acabam 
por ser capazes de reconhecer aquilo que aconteceu de irredutível e de se 
reconciliar com o que existe de inevitável. (Arendt, 2001, p. 250 apud 
Walckoff, 2016, p. 26) 

Para conceber essa compreensão, é importante ainda retomar a ideia de “pensar” para 

Arendt, sobretudo no tocante a outros aspectos que também condicionam nossa existência, e 

pertencem ao que ela chama de vida contemplativa. Essa esfera, por sua vez, envolve as 

atividades espirituais (aqui não há conotação religiosa ou sobrenatural), que são o querer, o 

julgar e o pensar, pelas quais nos realizamos no mundo, mas não são visíveis a ele, e deste 

modo, implicam um “alheamento das coisas do mundo” (Walckoff, 2016). O espírito aqui se 

equivale a uma “consciência”, é um saber comigo, “[...] (penso e sei que penso, sinto e sei 

que sinto, ajo e sei que atuo), um acompanhamento inexorável de tudo o que se passa comigo 

durante meu existir.” (Critelli, 2022, p. 56). Ainda que, “[...] a consciência é um fenômeno 

que instaura e exibe essa capacidade que só os homens têm de se distinguirem de si mesmos e 

não apenas de tudo o que está além deles e aí no mundo.” (p. 56). 

O querer, é o responsável por ligar o ser humano ao futuro, nos impulsionando à ação 

para identificar e realizar projetos, assim, “está associado à identidade, ao eu que quer se 

realizar no futuro, independentemente da história” (Walckoff, 2016, p. 33). Sua função não é 

34 



 

compreender o objetivo final - que é parte da tarefa do pensamento, mas sim lançar o espírito 

em direção às possibilidades que ainda não se concretizaram, ligando-se, portanto, 

diretamente à ação (Critelli, 2012). Ademais, se liga à questão da liberdade, como indicado 

por Arendt, “[...] Somente quando o quero e o posso coincidem a liberdade se consuma” 

(2000, p. 208 apud Walckoff, 2016, p. 33).  

Já o julgar, permite-nos avaliar a própria existência, atos e palavras, além de nortear 

os acordos que firmamos conosco e com os outros. Ainda que essa capacidade difere da 

análise racional, peculiar ao pensamento, pois implica um desdobramento específico da 

consciência em consciência moral, estabelecendo a distinção fundamental entre o bem e o 

mal, sendo que, “A história que nos contamos a nosso respeito, a formação de nossa 

autoimagem, o acordo que estabelecemos com nós mesmos, dependem do julgamento da 

nossa consciência moral e da sua aprovação para preservarmos nossa integridade e 

identidade.” (Critelli, 2012, p. 95). Deste modo, o juízo “[...] se retira para assistir ao jogo da 

vida, mas, nesse caso, com o intuito de se afastar para julgá-la, ocupado com a questão da 

ética e, portanto, com a política.” (Walckoff, 2016, p. 34).  

Por fim, o pensar, entre as três faculdades da vida do espírito, é a mais conhecida e 

explorada, e sua precedência se consolida por ser a responsável por preparar os dados 

necessários para as demais - que dependem das reflexões preliminares concedidas pelos 

objetos-pensamento. Para isso, integram o pensamento, a imaginação e a memória: a primeira 

transforma a realidade em imagens, que a segunda armazena. Desse modo, o pensar 

concentra seu foco no passado, aquilo que já se consolidou como realidade, permitindo-lhe 

analisar os acontecimentos e buscar os fios de sentido que costuram nossas experiências 

(Critelli, 2012).   

Isso porque é próprio do pensamento partir sempre do que passou, “pensar” 
é sempre “re-pensar”, não conseguindo, assim, descolar-se da realidade para 
propor algo novo, que seja capaz de ser “indiferente” ao passado e à 
realidade, para que, “indiferente” às possibilidades restritivas anteriores, se 
lance para o futuro. (Walckoff, 2016, p. 33) 

Em Arendt, o pensamento é responsável por compreender, conhecer e explicar a 

realidade e os eventos que vivenciamos, e é capaz de se manifestar em 3 diferentes 

modalidades, sendo: o próprio pensamento, que pode ser representado pela filosofia e se 

configura enquanto a busca de significados amplos e atemporais, do que se apresentou a nós, 

sendo que sempre age referenciando o passado; o conhecimento, que busca encontrar 

35 



 

verdades objetivas acerca da realidade, que sejam úteis à nós; já a compreensão, que tem 

estrutura reflexiva, visa o entendimento de sentido de algo ou de uma situação mais imediata, 

permitindo-nos, assim, lidar com eles - uma vez que somos incapazes de agir sem antes 

compreender o mundo em que vivemos (Critelli, 2012). Deste modo, retomando a história de 

Ulisses, e o sentido de reconciliação: “na formulação arendtiana, nada do que acontece 

deveria necessariamente acontecer, a compreensão é o meio de reconciliar-se com o que de 

fato foi - com o que aconteceu.” (Schittino, 2012, p. 53) ainda que, “o convite à compreensão 

ocorre sempre quando o mundo, antes familiar, apresenta algo novo que rompe com a ordem 

anterior.” (Walckoff, 2016, p. 25).  

Ainda sobre a compreensão, ela está atrás e adiante do pensamento e do 

conhecimento, pois atribui sentido aos seus resultados. Sentido esse referendado ao que é 

comum, proveniente da cultura e partilhado pelas pessoas de nosso convívio, sendo um saber 

que nos envolve e auxilia na vida cotidiana. É justamente pela existência ser vivida em 

conjunto, que a compreensão é requisitada:  

Se a vida pudesse ser vivida em absoluta solidão, não poderíamos sequer 
pensar. Pensamos porque precisamos comunicar aos outros e a nós mesmos 
as diferenças percebidas; e porque precisamos, comunicando-lhes a 
diferença do nosso ponto de vista, fazê-los ver a diferença que nós mesmos 
fazemos no meio deles. (Critelli, 2012, p. 28) 

Feitas essas considerações, é possível retomar o empreendimento narrativo e a 

potencialidade da palavra ser entendida como a ação. Para pensar isso, Arendt retomou 

considerações de Benjamin acerca da narrativa, diferenciando os processos históricos (o que 

realmente aconteceu - a ação), da historicidade (a narrativa construída posteriormente - a 

história fictícia). Essa diferenciação indica uma distinção entre a perspectiva do autor, que, 

para Arendt, “nunca sabe exatamente o que está fazendo”, e a posição do espectador, que 

olha a história “de fora”, quando a ação já chegou ao fim. Essa distinção rejeita a noção 

moderna de História como um processo com sentido prévio, enfatizando o caráter 

contingente do que ocorreu. A narrativa histórica, portanto, não explica o sentido do evento 

com teorias, mas cria sentido ao resgatar a ação e a pessoa que agiu. A introspecção aparece 

aqui, promovendo um debate entre o que é vivido e o que é narrado - uma ponte entre a vida 

ativa e a contemplativa. Sendo nesse ponto que a compreensão se materializa, como 

exemplifica na história de Ulisses, que ao ouvir sua própria história, unifica as figuras de ator 

e espectador (Regiani, 2017; Schittino, 2012).  

36 



 

[...] a atividade de narração seria uma poética. O narrador, o homo faber, 
deveria seguir o sentido etimológico da poiesis, criar histórias. A história 
real como lastro para existência poderia ser narrada após ações individuais e 
coletivas como descrição dos atos “concretos”. Esta concretude conferia ao 
homo faber a possibilidade de produzir uma atividade imaterial, ou seja, 
discursiva, e, assim, assegurar a materialidade e durabilidade das palavras 
no mundo. Esta materialidade discursiva seria a “história fictícia”, sempre 
dependendo dos relatos ou representações que outras pessoas presenciaram, 
para desta forma transformar o intangível em artifício, como uma operação 
artística [...] (Regiani, 2017, p. 193-194)   

A obra, sendo uma manifestação da vida de seu criador, revela a personalidade do 

autor ao público. Tendo em vista que as obras de arte, embora frutos do pensamento, não são 

produzidas pelo pensar em si, porque este é incapaz de fabricar coisas tangíveis. A reificação, 

ou seja, a materialização das ideias, ocorre por meio do mesmo artesanato que constrói os 

objetos duráveis do artifício humano, tendo a mão do homo faber (artista, poetas, 

historiógrafos, escritores, construtores de monumentos…) como atividade primordial, para 

que a história viva e encenada dos homens que “agem e falam”, sobreviva. E com essa 

permanência da arte, a estabilidade humana se manifesta, conferindo ao que foi feito um 

pressentimento de imortalidade - não da alma ou da vida, mas de algo imortal criado por 

mãos mortais. Assim, a obra adquire uma presença tangível para “fulgurar e ser visto, soar e 

ser escutado, escrever e ser lido”, fazendo com que a singularidade do autor perdure e se 

relacione com a pluralidade humana (Arendt, 2008).  

Para que possamos lidar com os eventos da vida, é essencial que eles sejam arranjados 

numa história coerente. Arendt explica que nosso bom senso exige que os fatos estejam 

encadeados com começo, meio e fim. É na simultaneidade dessas atividades humanas e do 

espírito que nosso eu se constitui no conjunto de nossas histórias pessoais. Nessa construção, 

nossa memória não inventa os acontecimentos, mas nossa liberdade é o que nos permite 

descobrir sentidos diferentes, ressignificando a vida e seus eventos de maneira única. Sendo 

que, “A biografia de uma pessoa só pode ser identificada à medida que se descobre a história 

que sua história conta. Mas à medida, também, que se pode abrir a História em meio à qual 

uma história pode acontecer e construir significados.” (Critelli, 2012, p. 99).  

Quando alguém pode explicar aos outros o que fez, por que fez, para que fez 
e quais as consequências de suas ações; quando pode comparar suas 
intenções com o resultado de seus feitos; quando, inclusive, pode julgar seus 
atos e palavras, certamente, terá aprendido a narrar-se. (Critelli, 2012, p. 38) 

Nesse processo, o testemunho se torna essencial: carregado de memória, ele combate 

a efemeridade dos atos e palavras humanas, garantindo que tudo o que já foi se perpetue e 

37 



 

perdure. A rememoração reintegra o eu, recupera-o da fragmentação causada pelo tempo e 

pelo cotidiano, ajudando ainda a reencontrar projetos e a consciência do próprio caminho. 

Sua efetividade depende da união entre palavra e ação, isto é, da revelação mútua e da criação 

de relações e novas realidades (Arendt, 2008).  

Os testemunhos, que acontecem no espaço público, lugar de convivência das pessoas, 

“[...] revelam suas possibilidades e garantem a realidade.” (Walckoff, 2016, p. 47). E com 

isso, é possível pensar na coautoria das narrativas, considerando ainda que nossa identidade é 

sempre permeada e construída junto aos outros, e os significados dos atos e palavras são 

atribuídos justamente pela confluência e testemunho desses outros - que agem como 

colaboradores na finalização do que foi iniciado. Assim, “Uma narrativa em conjunto que 

possibilita diferentes olhares e, desse modo, novos apontamentos.” (p.53), que no tocante às 

práticas psicológicas, configura um convite à reflexão, em uma dimensão mais privada.   

Uma intervenção psicológica busca um rompimento com a linearidade da vida vivida, 

nos convoca para uma pausa e reorganização significativa. O que foi vivido aparece em 

forma de histórias, em um movimento de retorno à vida ativa. Por meio da narrativa, é 

possível constatar que uma questão de vida convocou a intervenção psicológica e a reflexão, 

com o objetivo de habilitar a pessoa a retornar e lidar com essa mesma questão. “As reflexões 

de Arendt, a esse respeito remetem para a importância da prática psicológica atentar para uma 

abertura diante das questões que envolvem a ação e um modo de reflexão que a contemple.” 

(Walckoff, 2016, p. 50), sendo a compreensão fundamental para que haja ainda um recomeço: 

Não basta que as pessoas atendidas aclarem seu sofrimento. É preciso que o 
compreendam, no sentido arendtiano, para perceber o que está em jogo e a 
que peças elas podem recorrer para iniciar novos movimentos. Trata-se de 
aproximar a vida vivida da prática psicológica. (Walckoff, 2016, p. 51) 

Embora a prática inspirada em Arendt ainda não tenha contornos totalmente claros, os 

desvelamentos feitos apontam para um novo modo de estar presente e uma postura de 

sensibilidade e criatividade essenciais para lidar com a singularidade de cada caso. Ademais, 

apesar de a reflexão ser a matéria-prima da psicologia, é fundamental não a encarar como 

uma ferramenta onipotente ou determinista. Essa cautela se deve à própria complexidade do 

ser humano, que está “espalhado” em múltiplas atividades como o querer, o julgar, o agir, e é 

cercado por diversas condições existenciais. 

38 



 

2.3 Ensaios biográficos arendtianos  

Para além de seus méritos filosóficos, Arendt também se dedicou à escrita de 

narrativas biográficas. Estas são interessantes de serem discutidas aqui, na medida em que 

narrou histórias de vidas ao seu modo, com uma intenção que fugiu do gênero biográfico 

tradicional (Schittino, 2012), ainda que sua forma de pensar politicamente se dê 

fundamentalmente mediante a literatura e biografia (Martinho, M. 2024):  

[...] ao desenvolver uma teoria onde a literatura e a biografia fazem parte na 
construção do conhecimento, o próprio pensamento da autora desloca-se da 
abstração que caracteriza a filosofia ao incluir elementos próprios da 
literatura e da poesia, isto é, a narração ficcional e a experiência biográfica. 
(Martinho, M., 2024, p. 13) 

Ainda no começo de sua carreira, na década de 30 em Berlim, desenvolveu uma 

grande pesquisa entre literatura e filosofia no romantismo alemão11 - “estudou esse círculo 

literário em retrospecto sendo o ponto de partida suas próprias experiências pessoais.” 

(Regiani, 2017, p. 185), se dedicando sobretudo a uma investigação biográfica acerca da 

judia alemã Rahel Varnhagen e importante personalidade do romantismo alemão, que só foi 

publicada anos após12.  

Ao começar a biografia de Rahel Varnhagen, Arendt expõe que seu objetivo não era o 

de produzir uma biografia no sentido tradicional, ou seja, não tinha o intuito de revelar a 

intimidade de uma pessoa pública, enaltecê-la ou identificar aquela vida num quadro geral da 

História - “Não se tratava de escrever a História, nem de fazer um retrato psicológico.” 

(Schittino, 2012, p. 40). Como Arendt afirmou: “O que me interessava unicamente era narrar 

a história de vida Rahel como ela própria poderia ter feito.” (1994 apud Martinho, F., 2023, p. 

4), e deste modo, não seguiu uma linearidade histórica convencional, mas um conjunto 

fragmentado de relatos, cartas, e memórias. Nessa perspectiva, revelar a narrativa que Rahel 

fazia de si ou para si mesma, é fundamental para compreender “quem” foi ela. Tocando as 

reflexões que ela fazia sobre si, Arendt pretendeu mostrar de que modo Rahel interpretava 

sua vida, “de que modo uma judia na época do Romantismo podia experimentar a vida.” 

(Schittino, 2012, p. 40)”. Sendo que, “A concepção arendtiana que perpassa a biografia de 

12 Rahel Varnhagen: a vida de uma judia alemã na época do Romantismo (Arendt, 1957) 

11 “[...] Arendt dedicou-se a entender as estruturas narrativas dos românticos, definindo-as pelas regras do 
arranjo heterônimo, pelo qual o narrador, de forma autônoma, sujeitava um evento ou a expressão de uma 
individualidade em relatos. O autor só apareceria do ponto de vista da sociedade e suas personagens acabariam 
por agir em função dela. Esta aproximação da literatura com a filosofia abordava os limites de uma 
compreensão “absoluta” da identidade e a divisão da esfera da privacidade, entre a existência e a individualidade 
[...]” (Regiani, 2017, p. 187) 

39 



 

Rahel é a impressão de que a judeidade era vivida de modo individual, como um problema 

subjetivo.” (p. 40).  

Para Arendt, a fuga de Rahel para dentro de si se deu por uma adesão extrema aos 

ideais iluministas, o que condenava o indivíduo ao fatalismo, pois estava rejeitando a 

realidade - lutou contra o fato de ter nascido judia, o que rapidamente se converteu em uma 

luta contra si mesma. Para a filósofa, quem não assume a própria história é arrastado pelo 

processo histórico e pela contingência, acarretando a obstrução da ação e do futuro. 

Justamente para reverter essa condição, a construção da biografia de Rahel se torna crucial, 

pois ao retomar essa história, Arendt demonstra a impossibilidade de uma exterioridade 

absoluta. O autor e o narrador ligam-se ao biografado em uma relação de identidade e 

reciprocidade, transformando a escrita em uma “troca humana” - um “aperto de mão através 

do tempo”. É por meio desse encontro ativo e relacional que a vida de Rahel adquire 

“contornos de realidade” e o tempo histórico é humanizado (Martinho, F., 2023).  

Já no livro Homens em tempos sombrios (1997), em uma coletânea de ensaios e 

artigos, Arendt traçou perfis biográficos de homens e mulheres com vidas distintas, mas que 

partilharam entre si a vida na primeira metade do século XX. Nestes textos buscou se referir a 

como essas pessoas “[...] viveram suas vidas, como se moveram  no mundo e como foram 

afetadas pelo seu tempo histórico” (Arendt, 1997, p. 17), como Freitas (2014) ressalta:   

Hannah empenhou-se em tecer pequenos retratos de personalidades do 
passado e do seu tempo, histórias de homens e mulheres que contribuíram 
na tentativa de salvar o mundo comum do alheamento e da barbárie. Entre 
essas histórias dignas de serem contadas – não simplesmente porque 
revelam personalidades, mas antes porque são capazes de trazer à memória a 
exemplaridade de uma vida vivida no compromisso com a primazia do 
público [...]. (p. 73) 

Já no prefácio de Homens em tempos sombrios, Arendt declara que o que está em jogo 

na elaboração dos perfis biográficos, não são as obras ou a fama, mas que sua finalidade foi a 

de mostrar “a possibilidade de iluminação em tempos sombrios.” (Schittino, 2012, p. 43), se 

referindo sobretudo às tragédias do século XX. Assim, “os ensaios biográficos ali reunidos se 

configuram com um poder iluminador.” (p. 43), de revelar uma pessoa ao mundo, no âmbito 

público, com “anseio de tentar compreender como a pessoa mantém uma ligação com o 

mundo ou como sucumbe a algum tipo de afastamento.” (p. 48). Deste modo,  

[...] refletiu como tais atores pensaram e agiram sobre um mundo no qual a 
luz pública era obscurecida seja pela violência, seja pela crescente tendência 
à fuga interior. São histórias que caminharam na contramão de um mundo 

40 



 

no qual a tirania e o alheamento se tornaram banais. Com essas biografias, 
Hannah não pretendia chegar a conceitos ou categorias universais abstratas. 
Seu objetivo era, ao lembrar essas histórias, garantir a imortalidade dos 
exemplos que, em face da fugaz e perecível natureza humana, tendem a 
morrer. Ela acreditava que a única forma de manter o significado dos 
grandes feitos e palavras é através da “contação” da história, vida dos 
heróis, a relação de sua vida com o mundo plural. (Freitas, 2014, p. 73) 

Fica evidente, ao final deste capítulo, a profunda coerência do pensamento de Hannah 

Arendt. Sua própria trajetória de vida não surge como um mero pano de fundo, mas como o 

alicerce de sua filosofia. Ao se debruçar sobre a vida de outras figuras, sua intenção não era a 

formulação de conceitos abstratos, mas a compreensão da existência em sua manifestação 

concreta. O percurso aqui traçado demonstra que a preocupação central da autora era 

entender como a singularidade de uma pessoa se revela e resiste no mundo compartilhado, 

tornando o tempo histórico humano e compreensível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

41 



 

CAPÍTULO 3 

3.1 Narrar para existir: Escrevivência e seu potencial narrativo para Psicologia 

O movimento da escrita, acho que até o movimento da própria vida [...] é 
um movimento que você faz para vencer a dor, ou para vencer a morte [...] 
(Evaristo, 2020b) 

Todas as mágoas são suportáveis quando fazemos delas uma história ou 
contamos uma história a seu respeito. (Dinesen apud Arendt, 2008, p. 188) 

​ Começo este capítulo com essas duas importantes citações, sendo a primeira tirada de 

uma aula de Conceição Evaristo, e a segunda, de Isak Dinesen e utilizada por Arendt como 

abertura do capítulo sobre a ação de seu livro A Condição Humana. Elas ilustram e tocam as 

questões trazidas até aqui, estando em consonância ao objetivo apontado para este estudo, 

ressaltando a importância da narrativa e de como vidas se inscrevem e resistem no mundo 

pela palavra, mas sobretudo ainda, o que isso pode implicar à Psicologia e suas práticas.  

Para suscitar essas articulações, tomei duas autoras influentes e disruptivas em seus 

tempos, procurando me ater à importância que cada uma delas, em sua singularidade, 

produziu e representou. Conceição Evaristo e Hannah Arendt são mulheres com histórias de 

vida muito diferentes, apesar de ambas terem vivenciado contextos de muita repressão, social 

e política, e serem interessadas pela literatura e linguagem poética. Em suas vivências, diante 

das dificuldades, preconceitos e dores, criaram possibilidades para existirem, e serem 

reconhecidas pelos seus pensamentos e narrativas, com contribuições significativas para se 

pensar a vida humana.  

Pensando nos conceitos de Escrevivência e narrativa, proponho uma aproximação 

inaugural considerando as citações de abertura do capítulo, de como o ato de narrar tem 

potencial de transformação de experiências vividas, nesse caso especificamente de situações 

de sofrimento. Em Evaristo, a escrita narrativa se volta sobretudo às mulheres 

afro-brasileiras, explorando em muitas de suas obras a memória dolorosa da escravidão. Ela 

aponta para urgência de encarar essa memória, pois, não são meros eventos passados, mas 

uma realidade que continua a “sangrar” no presente (Evaristo, 2019 apud Silva, A., 2020). 

Pensando sobre isso, aproximo a ideia de Arendt (2008), de que a ação e o discurso - 

materializados em uma narrativa que se refere a uma realidade mundana e objetiva, 

proporcionam a compreensão dessa realidade. Havendo compreensão, abre-se a possibilidade 

de reconciliação, visto que, o significado extraído das experiências, tanto privadas quanto 

públicas, é o que habilita os indivíduos a pensar, agir e falar. Por meio dessas capacidades, 

42 



 

eles conseguem se reconciliar com a história e vivenciar ativamente sua própria narrativa 

(Regiani, 2017).   

No contexto da Escrevivência, é possível pensar em uma reconciliação que se dá 

através da ação - “O lugar do mero ouvinte é desautorizado. Nesta literatura/cultura, a palavra 

que é dita reivindica o corpo presente. O que quer dizer ação.” (Werneck, 2016, p.14). Nesse 

sentido, a escrita das mulheres negras tem a pretensão de desconstruir a imagem histórica 

daquilo que foi reprimido e silenciado, na qual o corpo-voz das mulheres negras era 

subjugado e controlado - tendo em vista que, o pensamento racializado no Brasil, além de ter 

justificado a violência contra o povo negro, também se dedicou a fabricar identidades 

submissas. Deste modo, o ato de escrever, representa uma ruptura histórica, pois ao narrar 

suas sensibilidades e subjetividades, a mulher negra assume o protagonismo da própria 

história, deixando de ser um objeto de análise refém do olhar alheio para se tornar um agente 

consciente que estabelece uma nova tônica discursiva, que incide também na construção das 

identidades atuais (Esteves, 2024; Penna, 2024; Santos e Cordeiro, 2021). Nas palavras da 

própria autora: 

Escrevivência, antes de qualquer domínio, é interrogação. É uma busca por 
se inserir no mundo com as nossas histórias, com as nossas vidas, que o 
mundo desconsidera. Escrevivência não está para a abstração do mundo, e 
sim para a existência, para o mundo-vida. Um mundo que busco apreender, 
para que eu possa, nele, me autoinscrever, mas, com a justa compreensão de 
que a letra não é só minha. (Evaristo, 2020a, p. 35) 

​ A Escrevivência nesse sentido, é um gesto que não se esgota no eu: sem sair de si, a 

autora colhe as vidas e as histórias do entorno, e por essa razão, transcende a mera escrita de 

si e se aprofunda, ampliando o relato individual para abarcar a história de uma coletividade 

(Evaristo, 2020a). Aproximando isso da concepção arendtiana de que “[...] iniciar (Beging) 

uma história seria uma atividade subjetiva que proporcionava uma ação intersubjetiva na 

esfera mundana. [...] o “nós” conectava-se aos “outros” no espaço público e nesta revelação à 

vivência transpareceria como revelação histórica.” (Regiani, 2017, p. 197). Neste mesmo 

sentido, a Escrevivência de Evaristo também pode ser lida como a materialização literária e 

política do conceito de poder13 de Arendt (2008): o gesto da escrita individual - a ação, só 

adquire poder e permanência - o potencial público, porque transcende o pessoal e se 

estabelece no “entre” as vidas e histórias da coletividade, garantindo que a memória e a nova 

identidade do grupo sejam criadas e sustentadas.  

13 O que mantém vivo o espaço público é o poder, compreendido não como propriedade individual, mas como 
potencial que existe apenas entre os homens que agem em conjunto. Sua efetividade depende da união entre 
palavra e ação, isto é, da revelação mútua e da criação de relações e novas realidades (Arendt, 2008) 

43 



 

É justamente nesse potencial de criar identidade que a ficção se revela fundamental, 

pois, como aponta Esteves (2024, p. 77): “[...] a nossa ficção fala, e fala de forma poderosa.” 

Assim, é possível pensar no pressuposto de dinamismo da escrita de Evaristo (2020a), da 

pessoa se colocar como a própria invenção ficcional de sua obra, conectando com o que 

Arendt pontua acerca da história narrada. Associo também à ideia de Benjamin (1994), que se 

aproxima da proposta de Evaristo, de que o narrador “[...] pode recorrer ao acervo de toda 

uma vida (uma vida que não inclui apenas a própria experiência, mas em grande parte a 

experiência alheia. O narrador assimila à sua substância mais íntima aquilo que sabe por 

ouvir dizer).” (p.221). Nessa proposta, a escrita da história “[...] surge como uma atividade 

intelectual que se empenha na tarefa de compreender a história real, erigindo ela mesma um 

produto que é a história escrita.” (Schittino, 2012, p. 52), ainda que “A história de ficção 

revela um autor, tal como qualquer obra de arte indica claramente que foi feita por alguém — 

e isto não se deve ao caráter da história em si, mas apenas do modo pelo qual ela veio a 

existir.” (Arendt, 2008, p. 198). 

Pensando na ideia de obra, que “[...] enaltecem um feito ou empreendimento e, 

através de transformação e condensação, revelam toda a importância de algum acontecimento 

extraordinário” (Arendt, 2008, p. 199), retomo ainda a noção de um poder que se faz no 

coletivo. A narrativa escrita, enquanto uma obra material, sendo uma forma de preservar 

discursos no espaço público, promove certa estabilidade, uma recordação mais duradoura e, 

até mesmo, a união de pessoas. Na medida em que as histórias carregam em si experiência e 

sabedoria, devem também ser compartilhadas de pessoa para pessoa no espaço público, onde 

podem ser testemunhadas por um ouvinte, que por sua vez pode fixar uma história à sua 

memória e contá-la novamente, se tornando um novo narrador (Esteves, 2024). 

​ Ao publicar suas obras e propor a Escrevivência, Evaristo nos instiga a refletir sobre 

as narrativas e as estruturas sociais de dominação:  

A palavra poética cuja atuação é política, exúnica e oxúnica, ao dizer com as 
mulheres negras em diáspora, incita a consciência dos leitores e leitoras, 
provoca redirecionamento do mercado editorial, abala a linha de conforto da 
recepção literária ditada pela elite brasileira, subverte epistemologias e 
promove a formação de leitoras/es negras e não negras/os, ativando a 
literatura negra brasileira como lugar de expurgação mas também de 
afirmação. (Silva, A., 2020, p. 131) 

Aproximando isso das ideias de ação e discurso de Arendt, como manifestações 

políticas intrínsecas do homem enquanto ser social,  que, em seu contexto, diagnosticou a 

crise da experiência moderna ao demonstrar que os traumas da marcha totalitária ofuscaram 

44 



 

as atividades humanas na esfera pública e, consequentemente, sua narração. Em seu 

entendimento, durante os anos totalitários, não ocorria mais a conciliação do indivíduo com 

sua história, restando apenas a massificação de uma “geração perdida” que viveria em 

“espaços vazios” da história (Regiani, 2017). Desse modo, levantando o problema do “quem” 

da ação no texto narrado, Arendt buscou na narrativa o caminho para que o sujeito da história 

pudesse construir sua identidade (Martinho, F., 2023):  

[...] a exemplaridade de seres humanos capazes de construir o Mundo a 
partir de um empreendimento comum faz da história a possibilidade de 
constituição de eventos belos, dignos de serem atualizados. [...] do ponto de 
vista arendtiano, é a distinção de que eles representaram novos começos. 
Relembrar histórias – compreendia Arendt – é a única forma de evitar a 
mortalidade daqueles que viveram com o Mundo. É uma forma de 
imortalizá-los naquilo que as gerações futuras precisam preservar como 
aprendizado e “modelo” de ação para que o próprio Mundo não desapareça 
sob as ameaças dos interesses privados, pois o que interessa desta vida, que 
já não está mais entre-nós, é o seu poder de conservar no espírito o exemplo 
de coragem na defesa de um Mundo mais humano, um mundo 
compartilhado no “Nós” do diálogo plural. Desta perspectiva, contar 
histórias exemplares significa estabelecer um relevante pacto com a 
memória – única justificativa possível para “uma vida que vem da morte”. 
(Freitas, 2014, p. 50).  

É nesse ponto que a literatura se torna um campo de batalha: a escrita de Conceição 

Evaristo e de outras vozes afro-brasileiras demonstra um papel de afirmação. Essas vozes 

reivindicam seu lugar como sujeitos históricos e políticos, confirmando que as representações 

literárias não são neutras, mas sim encarnações textuais da cultura que as produz. Mesmo 

diante de uma condição de maior vulnerabilidade social, por ser mulher e negra, Evaristo se 

coloca enquanto um ser político - de usufruir do direito ao discurso e à ação. (Lima, Morais e 

Silva, 2019).  

No vigor e rigor da linguagem empregada para edificar seu mundo ficcional, Evaristo 

não se limita a representar uma mera realidade. Têm papel de resistência e uma força 

mobilizadora, que pode ser vista em suas leitoras e leitores - como atestam os grupos de 

leitura dedicados a debater os problemas das populações negras a partir de sua obra. Ainda 

que o texto estabeleça uma troca de experiências, em que a escrita do criador se encontra com 

a vivência do leitor, promove uma conversa a partir de espaços de exclusão. É na condição 

humana da pluralidade que essa troca se realiza, pois as personagens de Evaristo, 

majoritariamente oriundas de espaços marginalizados, permitem a identificação e a comoção 

de qualquer sujeito que experimente a exclusão. Assim, o leitor acolhe o texto a partir de suas 

próprias experiências, estabelecendo uma relação de cumplicidade, assemelhando-se ou não 

às personagens, e confirmando que a literatura é um palco para a agência política e a 

45 



 

reivindicação de lugar para as vozes marginalizadas (Esteves 2024; Silva, 2019). Evaristo 

ainda afirma: “Eu tenho experimentado muito isso. Homens, mulheres, brancos, pretos, 

velhos, jovens, brasileiros e estrangeiros; se sentirem convocados… Porque toca.” (2020c, 

s/p).  

Nesse sentido, a Escrevivência ainda 

[...] não é uma escrita narcísica, pois não é uma escrita de si, que se limita a 
uma história de um eu sozinho, que se perde na solidão de Narciso. A 
Escrevivência é uma escrita que não se contempla nas águas de Narciso, 
pois o espelho de Narciso não reflete o nosso rosto. E nem ouvimos o eco de 
nossa fala, pois Narciso é surdo às nossas vozes. O nosso espelho é o de 
Oxum e de Iemanjá. Nos apropriamos dos abebés das narrativas míticas 
africanas para construirmos os nossos aparatos teóricos para uma 
compreensão mais profunda de nossos textos. [...] O abebé de Iemanjá nos 
revela a nossa potência coletiva, nos conscientiza de que somos capazes de 
escrever a nossa história de muitas vozes. E que a nossa imagem, o nosso 
corpo, é potência para acolhimento de nossos outros corpos. (Evaristo, 
2020a, p.38-39) 

Por ser uma prática política e de representação, essa escrita que Evaristo (2020a) 

sugere, têm um processo criativo implicado muito na observação e escuta: “Embora eu fale 

muito, gosto muito de ficar assuntando, escutando as vozes, os casos, o cotidiano. E assuntar 

também pede silêncio. [...] Creio que a escrita pede isso. O tempo todo é preciso assuntar a 

vida.” (p. 42). Essa escuta ativa e a valorização das enunciações das pessoas sobre suas 

próprias identidades combatem a hierarquia que privilegia a escrita - tida como puramente 

objetiva, em detrimento dos atos de fala e performance - vistos como subjetivos (Penna, 

2024). Ainda que, por ser  

[...] uma escrita pulsante e dolorida, ela se mistura às marcas do corpo, 
reflete a imagem, mas pulsa a energia de muitas vozes, de muitos tons. Tons 
de preto. Ela entra em contato com os afetos que nos atravessam, que 
atravessam o outro, as tensões provenientes da existência, os saberes 
ancestrais, os gritos presos na garganta, os encontros espirituais, os 
sentimentos para os quais não se encontram palavras. Mas nessa construção, 
encontram um caminho de acolhimento. (Silva, J., 2021, p. 74) 

Aproximo essa habilidade de escuta ativa e a memorização das experiências de 

outrem, à sua produção em Insubmissas Lágrimas de Mulheres, na qual a narradora cede 

constantemente a palavra às personagens, o que faz com que o ato de narrar e a voz de quem 

vivenciou a experiência adquiram centralidade e relevância no texto (Godoy, 2025). Havendo 

um “manuseio das ações para o equilíbrio entre a densidade do conflito na proporção que isso 

repercute no processo de construção ou de desconstrução das subjetividades das 

personagens-narradora” (Silva, A., 2020, p. 124), sendo que, há um movimento de equilíbrio 

na narrativa, que se aproxima e distancia de uma perspectiva autobiográfica.  

46 



 

Esse estilo narrativo ecoa a filosofia política de Arendt, em que  a narração de 

histórias se apresenta como uma forma privilegiada de testemunho e de formação de uma 

realidade compartilhada (Freitas, 2014), onde o contador de histórias é uma figura essencial 

no processo de compreensão: através da narrativa, os acontecimentos e fatos adquirem um 

sentido que não é teórico ou explicativo, mas que surge da própria reapresentação do fluxo 

vivo da ação (Schittino, 2012). Em consonância com Benjamin (1994): “O narrador retira da 

experiência o que ele conta: sua própria experiência ou a relatada pelos outros. E incorpora as 

coisas narradas à experiência dos seus ouvintes.” (p. 201).  

Desse modo, a narrativa histórica e a tarefa de contar histórias de vida estão 

intimamente conectadas, o que nos leva a concordar com Evaristo (2020a) quando ela pensa 

se “não é a linguagem a marca mais profunda e mais reveladora da subjetividade da pessoa.” 

(p.42), e nos leva a questionar “[...] se as histórias, de um modo geral, não são inventadas, 

mesmo as reais quando são contadas e nos desafia a relatar sem tirar, nem pôr, algo que 

aconteceu.” (Lourenço, 2024, p. 35).  

Ainda sobre Insubmissas Lágrimas de Mulheres, a obra, que é destacada pela 

profusão de vozes femininas que enunciam sua condição de ser mulher e seu modo de estar 

no mundo, é marcada pela prevalência da circularidade temporal: mesmo com cenas que 

recorrem ao passado, este jamais se mostra distante do presente (Silva, A., 2020). Relaciono 

isso à compreensão trazida por Critelli (2012), de que narrar não é apenas relatar 

acontecimentos, é interpretá-los, capturando os fios de sentido que guiaram e motivaram a 

vida, muitas vezes sem que estivéssemos conscientes disso. A narrativa revela a biografia em 

curso, tornando visível a singularidade que se expressa no tempo. E aproximo isso ainda 

também da proposta dos ensaios biográficos produzidos por Arendt (1997), com “poder 

iluminador”, em que buscou no destino dos indivíduos a chave para compreender as rupturas 

e crises do mundo moderno.   

Feitas essas considerações e articulações iniciais entre a produção de Evaristo e o 

pensamento de Arendt, proponho agora reflexões mais específicas à Psicologia, tomando 

como ponto disparador as discussões acerca de Insubmissas Lágrimas de Mulheres. Assim 

como Thaís Lourenço (2024), contemplei um paralelo entre os encontros de cada conto, 

como cenas de intervenções psicológicas, sobretudo de uma situação Clínica:  

Ao entrar em contato com cada história fiquei mobilizada, inquieta, 
reflexiva, animada e preocupada, do mesmo jeito que recebo as pessoas que 
me procuram nos atendimentos. [...] Memória, aprendizado, transferência, 

47 



 

contratransferência, empatia, medo, insegurança, alegria, indignação, raiva, 
cansaço, vida, morte, resiliência, respeito, amor... Quantos elementos, 
sentimentos, emoções, gestos e arrepios recebo, e também sinto quando me 
coloco ali, aberta e disposta a acolher as pessoas e histórias que chegam até 
mim? [...]  Eu, agora leitora e pesquisadora desta obra, não poderia deixar de 
me afeiçoar por tamanha sutileza e vivacidade que ela revela, aspectos que 
falam profundamente sobre as dinâmicas que ocorrem dentro da Clínica. (p. 
36) 

Em sua dissertação, Lourenço (2024) se dedicou à ficcionalizar a própria ficção, 

encontrando um caminho metodológico para assumir e incorporar em algumas cenas da obra, 

a posição da personagem que escuta. Ela foi associando referenciais epistemológicos 

cosmoamefricanas, juntamente à noção de interseccionalidade, e foi “[...] confluindo e 

escrevivendo com as personagens [...] a fim de evidenciar e fazer emergir possibilidades de 

análises e cuidados psicoterapêuticos a mulheres negras na Psicologia Clínica.” (p. 21). Nessa 

proposta, a pesquisadora buscou realizar cenas de análises com a Maria do Rosário Imaculada 

dos Santos, Rose Dusreis e Regina Anastácia, sob a luz de reconsiderar os referenciais e 

métodos de trabalho para adequá-los à realidade dessas “pacientes”, tendo em vista que,  

[...] não há neutralidade, nem na escrita, tampouco na escuta. O fundamento 
básico e primordial da Psicologia, seja ela a Clínica ou em qualquer lugar 
que ela seja feita, é escutar histórias e se permitir percorrer ao lado de quem 
se dispõe a mergulhar em águas profundas, e nem sempre pacíficas, 
possibilitando esse ato como garantia de direito. (Lourenço, 2024, p. 129) 

Assim como Evaristo busca no ato de criação, a humanização de suas personagens ao 

apresentar a complexidade da vida em suas tramas, com erros, acertos e afetos múltiplos, a 

função primordial na prática clínica é esse mesmo modo de cuidar. O desafio é não reduzir a 

complexidade da vida a meros marcadores de violência ou categorias sociais, mantendo 

sempre uma perspectiva crítica sobre o contexto em que a vida da paciente está situada 

(Lourenço, 2024). 

Ainda em acordo com Lourenço (2024), Evaristo oferece a Escrevivência como uma 

metodologia capaz de contribuir e mobilizar múltiplas reflexões. No contexto da Psicologia, 

sua afirmação de que a escrita está intrinsecamente ligada à escuta e ao silêncio levou a 

pesquisadora a traçar um paralelo direto com seu exercício como psicóloga, tendo em vista 

que, na prática clínica, é crucial silenciar a voz interna e apaziguar o ruído para que as 

percepções do outro possam emergir, sendo necessário sintonizá-las às suas próprias 

percepções. Isso parte do princípio de que estar na presença exige reconhecer o corpo como o 

lugar fundamental da experiência, e ao oferecer um espaço seguro para que as pessoas 

48 



 

possam narrar suas histórias, desaguar suas verdades e se tornar protagonistas de suas vidas, a 

intervenção psicológica promove diretamente a saúde e a qualidade de vida.  

Pensando ainda na Escrevivência enquanto metodologia, na dissertação 

Escrevivências de uma Psicologia Preta (2021), Juliana Silva tece considerações ao afirmar 

que é um princípio conceitual-metodológico poderoso, não só por ser capaz de romper com a 

narrativa dominante e sustentar o discurso dos excluídos, mas também por instaurar uma 

disputa epistêmica e subjetiva, rejeitando o olhar e os enquadramentos eurocêntricos da 

academia. Para a pesquisadora, essa escolha metodológica é um ato de autonomia intelectual 

para forjar um discurso que parta da experiência negra e das suas potencialidades. A 

Escrevivência torna-se, assim, um caminho para viabilizar mudanças estruturais e o 

acolhimento psíquico, ao resgatar e recriar o sujeito negro no âmbito individual e coletivo. 

​ Proponho ainda pensar junto a atenção psicológica vinculada à ação arendtiana, 

sobretudo as potencialidades de uma narrativa tecida em conjunto. Walckoff (2016) nesse 

sentido, demarca o papel do psicólogo enquanto um coautor da história do paciente (ator 

principal), e nessa relação de cuidado surgem novas possibilidades de tecer novas narrativas, 

que vão se constituindo ao longo dos atendimentos. Enquanto psicólogos, “[...] não será 

possível nos abstemos do lugar de coautores da narrativa que está sendo ouvida/contada e ao 

mesmo tempo constituída. Isso porque, a vida está longe de ser um exercício intelectual, ela é 

vivida, sentida e experimentada.” (p. 69).  

Tais considerações se aproximam também do que já foi falado sobre a trama 

desenvolvida entre a narradora-ouvinte de Insubmissas Lágrimas de Mulheres, com as 

protagonistas de cada conto, em que a narrativa possibilita uma aproximação da vida vivida 

das mulheres. Penso, inclusive, se a narradora-ouvinte, ao “escrever” o livro posteriormente, 

não configura essa terceira narrativa. Uma narrativa mais situada e compreendida, pela 

afetação envolvida nos encontros. Ainda questiono se as protagonistas no ato de narrar 

poderiam ter sido convocadas à reflexões sobre os passados que a afetaram. E para isso 

proponho pensar junto à ideia de que:  

A partir da afetação que esta narrativa nos traz somos afetados e convocados 
a compreender e narrar aquilo que nos afetou. Será essa narrativa fruto da 
compreensão do psicólogo que permite que duas ou mais percepções sobre o 
vivido se apresentem, possibilitando o que chamamos de um outro momento 
que seria uma tessitura de uma terceira narrativa. (Walckoff, 2016, p. 67) 

49 



 

Pensando em uma terceira narrativa composta junto a psicóloga/o, “[...] as pessoas 

que procuram um modo de intervenção psicológica nos pedem, que as acompanhemos na 

vida.” (Walckoff, 2016, p. 63). Os encontros mobilizam ação, através do vínculo e da 

presença com a narrativa, que representam uma maior abertura para a compreensão das 

demandas trazidas.  A busca pela compreensão é crucial, pois a narrativa é a interpretação do 

nosso ser que captura e organiza compreensivamente a história que nossa vida realiza. É ela 

que descortina os fios de sentido que nos conduziram e que revela a personagem que fomos, 

somos e podemos ser, descobrindo uma biografia numa vida (Critelli, 2012). 

Sem essa organização, segundo Arendt, a incapacidade de compreender a própria 

trajetória condena o indivíduo ao fatalismo. Aquele que se recusa a assumir sua história é 

passivamente levado pela contingência radical dos eventos, percebendo-os como um destino 

irresistível. Consequentemente, essa desconexão com sua história  resulta na obstrução da 

capacidade de agir e de construir o próprio futuro. Arendt postula isso frente a seus estudos 

sobre o totalitarismo, e no tocante aos indivíduos, em seus ensaios biográficos propõe pensar 

que a ação só ganha sentido e se revela plenamente quando é narrada - “a possibilidade de 

iluminação em tempos sombrios.” (Schittino, 2012, p. 43). Deste modo, os ensaios 

biográficos, configuraram um “poder iluminador” frente às crises do século XX, revelando 

uma pessoa no âmbito público, com o anseio em investigar de que modo a pessoa mantém 

uma ligação com o mundo ou como ela se rende a alguma forma de isolamento. Tais 

intenções são inspiradoras para se pensar na potência das narrativas também na 

contemporaneidade.  

Ainda sobre uma terapêutica inspirada na filosofia arendtiana, vale mencionar o que 

Dulce Critelli (2012) propõe: a Historiobiografia, enquanto uma abordagem 

terapêutico-educativa que visa à redescoberta do sentido da vida por meio da compreensão da 

história pessoal. Com caráter fenomenológico existencial, considera também o pensamento 

de Heidegger, propondo a filosofia como uma ferramenta terapêutica e educativa através de 

Oficinas Historiobiográficas - “Sentido da Vida e História Pessoal”. Isso mais uma vez 

reafirma o potencial existente em Arendt para compreensão e práticas de cuidados com o 

humano. 

​ Pensando mais sobre a narrativa escrita e suas contribuições para Psicologia, parto da 

consideração de Thame (2023) de que “O caminho do escrever, assim como o caminho do 

existir, é descoberta contínua sobre o mundo, sobre o outro, sobre si.”. Embora a escrita possa 

50 



 

ser vista apenas como um meio de registrar a fala, reconhece-se que ela transcende essa 

função, constituindo-se enquanto uma ferramenta do conhecimento. Ainda que, 

consequentemente, a apropriação do ato de escrever tornou-se condição essencial para a 

humanização dos indivíduos e para a conquista de um pertencimento social efetivo, sobretudo 

no contexto da sociedade moderna. 

​ Enquanto uma ferramenta, a escrita tem relação e influência direta sobre o 

pensamento. Ela transmite de modo artesanal a experiência vivida, configurando um encontro 

entre a “voz criada por aquele que escreveu com a voz que o leitor empresta ao escritor”, com 

potencial de criação de outras realidades, por investir em um tempo para além do vivido 

(Thame, 2023). 

No artesanal, valoriza-se o que é único de cada fazer, o que é humano, 
singular, inédito a cada vez; pressupõe-se, no fazer de um artesão, lugar para 
ambiguidade, para as imperfeições, em que o valor da obra está, justamente, 
no artesão-junto-à-obra. Na abertura de uma compreensão afinada a uma 
determinada disposição de ânimo, quem escreve poderá acolher tais 
elementos do cotidiano neste horizonte poético [...] (p. 43) 

​ Thame (2023) propõe a linguagem poética, a partir da noção heideggeriana, de que é a 

linguagem em seu estado mais autêntico, com potencial de desvelar aspectos fundamentais da 

condição humana, ao mesmo tempo em que preserva o mistério e a possibilidade do não-dito. 

Assume que diferentemente da compreensão rígida e restritiva, que se baseia na lógica da 

palavra, essa perspectiva surge da fluidez do inesperado, focando na ampliação de horizontes 

e na concretização da própria existência. E dessa forma, a escrita pode ser tida como uma 

resposta ao apelo do inesperado, manifestando-se como um compromisso em manter-se 

aberto ao que se apresenta, mesmo que cause espanto e desconforto. Essa postura de 

questionamento contínuo aproxima o poeta do existir, pois ele abdica da separação 

sujeito-objeto e se reconhece como um ser-no-mundo.  

​ Pela relação com as palavras se dar de forma autêntica, aquele que escreve 

poeticamente não tem domínio algum sobre as palavras. E sobre isso, Thame (2023) 

aproxima as palavras de Evaristo (2020a) de que: “[...] a palavra domínio não verbaliza a 

minha experiência em nada. Eu diria, por exemplo, que a escrita é uma necessidade de 

apreensão do mundo, mas o mundo que me escapole.” (p. 37).  

​ Thame (2023) fala também da Escrevivência para se pensar sobre alguns aspectos: 

cuidado, escrita e existência, destacando-a enquanto uma proposta de escrita que mescla 

invenção e fato. Em dupla dimensão, ela é, simultaneamente, a vida que se inscreve na 

51 



 

vivência individual e a forma como cada pessoa constrói narrativamente o mundo que 

enfrenta. E a partir disso, sugere que o ato de fazer-escrita poeticamente pode se configurar 

como um ato de cuidado ao possibilitar um manuseio artesanal e não técnico da vida. 

Revela-se como uma prática que exige um olhar atento para o tempo e a abertura do nosso 

ser, permitindo que se costure com zelo o que nos é apresentado na existência. 

​ Concebendo, então, a escrita enquanto um “processo de ampliação do campo da 

existência”, que favorece a revelação de possibilidades relevantes para quem escreve, o que, 

por sua vez permite a aproximação de modos mais livres de concretizar a própria existência, 

Thame (2023) a propõe enquanto uma experiência terapêutica. Ao relacionar a escrita poética 

com o que se pode caracterizar como experiência terapêutica, reforça que a escrita, por 

conduzir a uma outra referência de relação com o ser das coisas e conduzi-lo ao seu 

aparecimento, é uma oportunidade especial e única para a vivência de formas mais autênticas 

de existência: 

Se a terapia se apresenta como um caminho oportuno para a reflexão do 
próprio modo de ser, já que aquilo de que se busca cuidar é o fenômeno 
existência, podemos apontar que isso se dá através do favorecer, do permitir 
que esse fenômeno se revele. [...] Nesse contexto, com o pensamento 
fenomenológico como plano de fundo, referimo-nos a algo como terapêutico 
quando tratamos de algo que facilita a abertura para a compreensão do ser. 
Podemos pensar, enfim, que é terapêutica uma ocasião favorável para 
aproximar-se do próprio existir; falamos de terapêutico quando tocamos no 
que se refere à ampliação da liberdade: o que possibilita a manifestação, a 
abertura (p. 52) 

Por fim, pensando então na escrita poética e o aspecto terapêutico da psicoterapia de 

orientação fenomenológico-existencial, sem intenção de comparar ou substituir o cuidado 

clínico, o objetivo de Thame (2023) foi o de aproximar o potencial terapêutico da escrita, 

uma vez que é um tema também muito explícito na literatura clínica. Desse modo, a escrita 

poética se revela como uma oportunidade terapêutica especial, pois possibilita apreender o 

desconhecido no familiar e escutar o silêncio que o cotidiano ignora. 

 

3.2 Meu lugar de escuta e escrita   

​ Chego agora ao ponto em que este trabalho retorna à mim. Revisito, assim, as 

intenções que o originaram - nascidas de um movimento íntimo, de uma curiosidade que 

brota da escrita e da leitura enquanto lugares de encontro: com o outro, comigo. Sempre 

percebi na linguagem, essa “morada do ser”, uma morada também minha. Talvez por isso, 

52 



 

vislumbrei um terreno fértil para o diálogo com a Psicologia, onde o dizer e o escutar se 

confundem na busca por compreender o humano. 

Em mim, o ato da escrita é um meio pelo qual por vezes traduzo e organizo meu 

mundo. Valorizo o escrever enquanto uma ferramenta íntima, um processo no qual pude em 

diversos momentos da minha vida me situar e me acolher diante de conflitos. A escrita foi 

minha aliada em muitos momentos de angústia e incerteza. Com ela crio uma distância 

necessária para que eu possa olhar para minhas experiências com mais clareza, mas também 

uma proximidade sensível, capaz de acolher o que ainda não havia sido dito. Fiz das palavras 

minha morada principalmente na pandemia. Diante do sofrimento, em “tempos sombrios”, 

escrever me ajuda a “iluminar”. Sei que sempre posso contar com meu bloco de notas.  

Minha escrita mais pessoal e situada, vai desde poemas, cartas de amor, mapa de 

sonhos, diários de viagens, à reflexões sobre coisas aleatórias. Seja no papel ou na tela, é 

sempre um exercício sensível e de entrega, no qual me permito usar a borracha, apagar e 

rasurar, como parte do meu processo de elaboração, apropriação e transmutação de minha 

história, que são muitas e por vezes inacabadas. Esses momentos de recontar minha vida são 

pausas importantes, no qual muito do que foi vivido pode enfim ser considerado e integrado à 

quem vou sendo. Nesse tempo, consigo dizer escrevendo muitas coisas que ainda não 

concebo à fala. E nesse movimento, primeiro de um diálogo interno, consigo posteriormente 

ter mais clareza e liberdade em proferir. Entre dizer e escutar-me, encontro possibilidades de 

sentido, e nelas, um modo próprio de cuidar de mim. É como se cada texto abrisse uma 

pequena fresta por onde posso respirar, elaborando dores, compreendendo afetos e 

reconstruindo caminhos. 

​ Por vezes não sou minha única leitora e minhas palavras encontram um outro, a quem 

minhas palavras se destinam ou para compartilhar o que descobri escrevivendo. 

Eventualmente minha ouvinte é minha terapeuta. Levo para as sessões meus escritos, que 

normalmente se encontram com meu processo terapêutico, e deste modo, a escrita se tornou 

um recurso potente para minha compreensão de saúde mental, se configurando enquanto um 

gesto de escuta de mim mesma.  

Assim como a escrita, reconheço também na leitura de outras autorias uma potência 

“iluminadora”. Para além do lazer, ler tornou-se um exercício de aprendizado e admiração. 

Admiração do que foi produzido por um outro, que assim como eu é atravessado por 

inúmeros afetos e uma história pessoal que se imprime de alguma forma no texto que chega 

53 



 

em minhas mãos, e que também viabiliza um conhecer novo. Desde a decisão do que é 

escrito, os temas, e estética envolvida, acredito que todo texto reivindica algo, seja a 

produção de conhecimento ou um texto literário, é sempre sobre alguém que tem algo a dizer.  

Ler me faz perceber o quanto o encontro com a palavra do outro é também um 

encontro comigo mesma. À medida que leio, algo em mim se desloca: reconheço afetos, 

descubro modos de sentir e pensar que antes me eram estranhos, e ao mesmo tempo me vejo 

refletida nas experiências que atravessam as páginas. A leitura me permite existir em outras 

vozes, viver outras vidas, compreender nuances do humano que escapam à minha própria 

experiência. 

Cada autor que leio me empresta um olhar, e esse olhar amplia o meu. É como se a 

leitura abrisse frestas naquilo que eu acreditava conhecer sobre mim e sobre o mundo, 

convidando-me a permanecer em movimento. Assim, percebo que ler não é um gesto passivo, 

mas uma forma ativa de me constituir - de elaborar sentidos, afetos e pensamentos. 

Deste modo, considero parte fundamental da minha formação enquanto psicóloga o 

hábito da leitura, sobretudo de romances. E me aproximando de Hannah Arendt percebo a 

relevância que o espaço narrativo possui na esfera da vida humana. Narrar uma história, 

ocupar o espaço público, é político, no tocante à constituição e preservação da singularidade 

de cada um - seja de quem produz ou consome, e acredito ser fundamental reconhecer e 

exaltar a pluralidade humana na atuação com pessoas. Assim como levar isso para quem 

testemunhamos, demonstrando a relevância em continuar se narrando.  

Acredito que Conceição Evaristo faz muito disso em seu trabalho, e muito bem. Com 

a Escrevivência, ela “ilumina” vivências coletivas, mesmo quando fala de um individual. Em 

suas narrativas, o “eu” nunca está isolado, pois é sempre atravessado por uma história 

comum, por memórias compartilhadas e por um pertencimento que excede a biografia. E 

nesse movimento, Evaristo revela a possibilidade de protagonizar vidas que por tanto tempo 

foram relegadas ao silêncio ou à margem das narrativas historicamente legitimadas.  

Evaristo nos ensinando sobre o protagonismo negro, sobretudo da mulher negra, 

reescreve, resgata e repara simbolicamente as subjetividades pretas, rompendo com a 

condição de objeto de análise e afirmando sua singularidade. Em uma literatura em que o 

pessoal e o político se entrelaçam, penso ainda na riqueza de referências e contribuições que 

essa escrita pode trazer para se pensar nas práticas da Psicologia, ainda muito ancoradas em 

54 



 

referenciais eurocentrados e universalizantes, incapazes de abarcar a pluralidade das 

experiências humanas. A partir disso, acredito que é necessário que as/os psicólogas/os 

estejam constantemente reconsiderando suas técnicas e referências, partindo da compreensão 

de que a experiência de uma pessoa racializada não pode ser reduzida a categorias universais. 

Ainda que eu não pertença ao coletivo sobre o qual ela escreve, sua voz me atravessa, 

pois me convoca à escuta e reconhecimento do outro. Seus escritos, assim como de outras 

autoras e autores contemporâneos negros, produzem um espaço de produção de sentido que 

pode inspirar modos de escuta mais sensíveis e situadas - considerando os atravessamentos e 

marcadores sociais, gênero, raça, classe e memória coletiva. Deste modo, considero urgente e 

necessária essa proximidade com a literatura para implicar a Psicologia em um movimento 

mais ético e político, de inspiração e reformulações metodológicas mais contextualizadas ao 

cenário brasileiro, no tocante às subjetividades oriundas daqui e atravessadas pela história 

nacional. 

Pensando na minha formação, a leitura e a escrita contribuem significativamente, não 

só como psicóloga, mas primeiro como um “ser”. E tendo em vista minha experiência 

pessoal, o estudo acerca da linguagem e as possibilidades terapêuticas que a leitura e a escrita 

oferecem, incluo em minha prática um incentivo à leitura e escrita - enquanto ferramentas 

poderosas de compreensão de si e do mundo que habitamos, assim como considero propor 

momentos de reflexão no papel. Penso em oferecer essa possibilidade às pessoas, 

atentando-me, sobretudo, para a especificidade de cada caso. E, embora possa haver adesão 

ou não, acredito que o escrever sobre si não é um exercício óbvio nem incentivado 

massivamente por nossa cultura, e, portanto, apresentar essa possibilidade pode legitimar de 

alguma forma a história da pessoa, no tocante à um lugar de reconhecimento e cuidado 

existencial.  

Por fim, defendo a escrita por acreditar que todos têm algo a dizer e que, a palavra é 

um direito básico. Penso em um trabalho de cuidado e acolhimento, com o propósito de trazer 

relevância às narrativas que emergirem, propondo um espaço de coautoria e de fortalecimento 

de histórias pessoais em meio à grande História que nos atravessa - e que por vezes nos 

angustia e reprime autorias. Vislumbro que a clínica pode se configurar então enquanto um 

espaço de reivindicação ao direito à voz e à ação, que por vezes é negado no escopo social - 

pelo racismo, machismo, conservadorismo…, permitindo que o paciente reassuma o 

protagonismo de sua história, pois no horizonte poético tudo é possível.  

55 



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Chegar a estas considerações é também um modo de retornar ao caminho percorrido. 

Cada reflexão aqui proposta nasceu de um encontro entre a escrita e a vivência. E encerrar 

este trabalho não significa concluí-lo, mas abrir novas possibilidades de pensamento sobre a 

“[...] funcionalidade do poético enquanto lugar de instaurar e de restaurar reflexões.” (Silva, 

A., p. 129), considerando as “[...] imensas revelações que um texto pode fazer em relação a 

seu autor.” (Esteves, 2024, p. 76). 

Benjamin (1994) considera que “O grande narrador tem sempre suas raízes no povo, 

principalmente nas camadas artesanais.” (p. 214), e é da vida humana que extrai sua matéria. 

Conceição Evaristo, artesã de seu tempo, faz exatamente isso. Por meio de sua condição 

subjetiva, tece tramas sensíveis e humanizadas, que reivindicam novas e mais coerentes 

narrativas para o povo preto. Ao conservar histórias nascidas da tradição oral que a formou e 

das experiências que testemunhou, Evaristo ilumina vidas e propõe uma militância que 

fortalece a coletividade e resgata o valor da palavra como gesto de permanência. 

Estudando a Escrevivência e reconhecendo-a enquanto um projeto que escapa à 

literatura, sobretudo pelo seu caráter político, foi possível articulá-la com a questão da 

narrativa proposta por Hannah Arendt (2008). Articulação essa que se sustentou na 

importância de narrar, na capacidade da palavra em resgatar e constituir a identidade das 

pessoas em meio à História. A palavra não é apenas um registro, mas a própria ferramenta 

que nos permite existir. Ainda pelo fato de que vozes que reivindicam seu lugar como sujeitos 

históricos e políticos não são neutras, e as representações literárias são encarnações textuais 

da cultura que as produz. 

A escrita de Evaristo concebe a reconciliação que Arendt (2008) caracteriza ao 

processo narrativo. Os “tempos sombrios” aos quais Evaristo se refere são os os tempos não 

só da escravidão, mas também a atualidade na qual o negro ainda é segregado. Trazendo e 

imprimindo uma nova memória para as pessoas negras, com histórias repletas de 

subjetividade, que ressoam na construção existencial, oferece a Escrevivência enquanto uma 

ferramenta poderosa para se colocarem em ação, em nome de si e de um coletivo, 

demonstrando a importância do ato narrativo enquanto um ato político. Evaristo e Arendt 

inspiram a “comunhão” de ouvintes e de narradores nos processos narrativos.  

56 



 

Aqui se valeu ainda a importância disso para se pensar na Psicologia e suas práticas, 

considerando a intencionalidade compreensiva por trás da construção de narrativa. As 

discussões realizadas apontam para a importância de uma Psicologia artesã, que se entenda 

também como narrativa - como espaço de palavra e de criação, de restaurar sentidos e afirmar 

existências. Escutar, nesse contexto, é participar do mesmo gesto que a escrita inaugura: o de 

reconhecer, em cada voz, uma história que merece ser contada. 

“Narrar para existir” é o ato poético que torna o mundo, afinal, habitável e a dor, 

suportável. Que o poético possa nos convidar a novos sentidos, e que, entre palavra e escuta, 

sigamos costurando formas mais humanas de estar no mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

57 



 

BIBLIOGRAFIA 

ARENDT, Hannah. The origins of totalitarianism. New York: Harcourt Brace & Company, 

1951. 

ARENDT, H. Homens em tempos sombrios. Tradução: Denise Bottmann. 1. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1997.  

ARENDT, H. A condição humana. Tradução: Roberto Raposo. 10. ed. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2008. 

BENJAMIN, W. O Narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: BENJAMIN, 

W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. Tradução 

de Sérgio Paulo Rouanet. 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 197-221. 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Parecer CEB nº 01/99. Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a formação de Professores na Modalidade Normal em Nível Médio. Brasília, 

1999. Disponível em: https://portal.mec.gov.br/dmdocuments/pceb001_99.pdf. Acesso em: 

06/09/2025. 

CRITELLI, D. Contribuições do pensamento de Hannah Arendt para a psicologia. In: 

MELO, F. F. S.; SANTOS, G. A. O. (org.). Psicologia fenomenológica e existencial: 

fundamentos filosóficos e campos de atuação. Barueri - SP: Manole, 2022. 

CRITELLI, D. História pessoal e sentido da vida: historiobiografia. São Paulo: EDUC: 

FAPESP, 2012. 

ESTEVES, I. M. A expressão de si (e de nós): uma condição humana. Palimpsesto, Rio de 

Janeiro, v. 23, n. 45, p. 64-79, maio-ago. 2024.  

EVARISTO, C. Depoimento no I Colóquio de Escritoras Mineiras, Belo Horizonte, maio 

de 2009. Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/188-conceicao-evaristo. 

Acesso em: 29/03/2025 

EVARISTO, C. É preciso questionar as regras que me fizeram ser reconhecida apenas aos 71 

anos. Entrevista para a BBC Brasil, 9 de março de 2018. Disponível em: 

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-43324948. Acesso em: 28/08/2025. 

58 



 

EVARISTO, C. A Escrevivência e seus subtextos. (Depoimento). In: DUARTE, C. L.; 

NUNES, I. R. (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 

Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, p. 27-46, 2020a.  

EVARISTO, C. CONCEIÇÃO EVARISTO | Escrevivência. [Vídeo]. [S.l.]: Leituras 

Brasileiras, 06/02/2020b. 23min18s. Disponível em: 

http://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY. Acesso em: 8 out. 2025. 

EVARISTO, C. Dez perguntas para CONCEIÇÃO EVARISTO – “A escrevivência serve 

também para as pessoas pensarem”. Notícias da Educação. Itaú Social, 09/11/2020c. 

Disponível em: 

https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para

-as-pessoas-pensarem/. Acesso em: 22/07/2025. 

EVARISTO, C. Insubmissas lágrimas de mulheres. 7. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2024. 

EVARISTO, C. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. SCRIPTA, Belo 

Horizonte, v. 13, n. 25, p. 17-31, 2009. 

FONSECA, M. N. S. Escrevivência: sentidos em construção.  In: DUARTE, C. L.; NUNES, 

I. R. (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. 

Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, p. 59-73, 2020. 

FREITAS, B. P. HANNAH ARENDT: Uma vida vivida na unidade entre pensamento e ação 

por amor ao mundo. Cadernos Zygmunt Bauman, v. 4, n. 7, p. 49-76, 2014.  

GODOY, M. C. Recontando histórias em Insubmissas lágrimas de mulheres, de 

Conceição Evaristo. Revista Z Cultural. ANO VIII - Nº 02, 2013. Disponível em: 

https://revistazcultural.pacc.ufrj.br/recontando-historias-em-insubmissas-lagrimas-de-mulher

es-de-conceicao-evaristo/0. Acesso em: 17/08/2025.  

JESUS, C. M. Quarto de despejo: diário de uma favelada. Rio de Janeiro: Livraria Francisco 

Alves Editora, 1960. 

LAFER, C. Posfácio: Hannah Arendt: vida e obra. In: ARENDT, H. Homens em tempos 

sombrios. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1997, p. 233 - 249. 

59 



 

LIMA, J. A; MORAIS, M. P . A.; SILVA, O. A. A desintegração familiar e a dor em 

Insubmissas Lágrimas de Mulheres, de Conceição Evaristo (2011). Revista Humanidades e 

Inovação, Palmas, v.6, n.4 v.2, p. 170-177, 2019.  

LOURENÇO, T. S. Narrativas escreviventes: possibilidades de cosmoamefricanizar 

cuidados na psicologia clínica. 2024. Dissertação (Mestrado em Relações Étnico Raciais) - 

Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio de Janeiro, 2024. 

LUZ, J. S., SILVA, M. C., ARGOLLO, L. L. Marcas do trauma: sonho e sofrimento 

psicológico em “Líbia Moirã”, de Conceição Evaristo. Revista Ibero-Americana de 

Humanidades, Ciências e Educação, São Paulo, v. 11, n.1, p. 2293–2303, 2025. 

MARTINHO, F. C. P. A filósofa, a História e a escrita biográfica: um diálogo com Hannah 

Arendt. Revista de História, São Paulo, n. 182, p. 1–23, 2023. 

MARTINHO, M. Compor nas Ruínas: EXPERIÊNCIA, LITERATURA E BIOGRAFIA 

NO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT. 2024. Dissertação (Mestrado em Filosofia 

Contemporânea) - Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Porto, 2024.  

MORAES, C. L. G. et al. Escrevivência, Interseccionalidade, Decolonialidade. Infinitum: 

Revista Multidisciplinar, v. 7, n. 12, p. 93–111, 2024. 

NUNES, C. L. Sobre o que nos move, sobre a vida. In: DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. 

(org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 

Janeiro: Mina Comunicação e Arte, p. 11-24, 2020. 

PENNA, W. P. Escrevivências das construções de identidades negras: Por um fazer 

aterrado em psicologia. 2024. Tese (Doutorado em Psicologia) - Instituto de Psicologia, 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2024.  

PERRONE-MOISÉS, C. Um pensamento atual. In: CULT, Hannah Arendt: Um 

pensamento atual, São Paulo, ed. especial., n. 9, 2018. 

PINTO-BAILEY, C. F. Escrevivência, testemunho e direitos humanos em Olhos d’água de 

Conceição Evaristo. Revista Brasileira de Literatura Comparada, v. 23, n. 43, p. 8-19, 

2021. 

60 



 

QUILOMBHOJE. Cadernos Negros 45 anos. [s.d.]. Disponível em: 

https://www.quilombhoje.com.br/site/cadernos-negros/. Acesso em: 22/09/2025.  

REGIANI, A. R. Hannah Arendt e o método contingente: o procedimento narrativo. Revista 

de História da UEG, v. 6, p. 184-205, 2017. 

SANTOS, G. A. O. Pensamento decolonial e psicologia existencial.  In: MELO, F. F. S.; 

SANTOS, G. A. O. (org.). Psicologia fenomenológica e existencial: fundamentos filosóficos 

e campos de atuação. Barueri - SP: Manole, 2022. 

SANTOS, M. S. Interseccionalidade como ferramenta teórico-metodológica. Revista 

Latino-Americana de Estudos em Cultura e Sociedade, [s.l] v. 11, n. 1, 2025. 

SANTOS, A. B.; CORDEIRO, A. F T. Da  margem à escrevivência: a  memória ancestral na  

poesia de  Conceição Evaristo. Opinães, São  Paulo, ano 10,  n.19, p. 291-318, 2021. 

SILVA, A. M. S. EscreVivência: itinerário de vidas e de palavras. In: DUARTE, C. L.; 

NUNES, I. R. (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 

Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, p. 114-133, 2020. 

SILVA, J. N. Escrevivências de uma Psicologia Preta. 2021. Dissertação (Mestrado em 

Psicologia) - Instituto de Psicologia, Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2021.  

SCHITTINO, R. T. A escrita da história e os ensaios biográficos em Hannah Arendt. História 

da Historiografia: International Journal of Theory and History of Historiography, Ouro 

Preto, v. 5, n. 9, p. 38–56, 2012. 

THAME, S. ESCREVER-SE: um estudo fenomenológico existencial do escrever poético. 

2023, Dissertação (Mestrado em Psicologia Clínica) – Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia Clínica, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2023. 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS. Conceição Evaristo: Dados 

biográficos. In: Literafro – Portal da Literatura Afro-Brasileira, [s.d]. Disponível em: 

http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/188-conceicao-evaristo. Acesso em: 29/03/2025 

WALCKOFF, S. D. B. As possibilidades do pensamento de Hannah Arendt na prática 

psicológica. Editora CRV, Curitiba, 2016.  

61 



 

WERNECK, J. Introdução. In: EVARISTO, C. Olhos d’água. 2. ed. Rio de Janeiro: Pallas, p. 

13–14, 2016. 

62 


	 
	 
	INTRODUÇÃO 
	METODOLOGIA 
	CAPÍTULO 1 
	1.1 A vivência que permeia a escrita de Maria da Conceição Evaristo  
	1.2 A Escrevivência e suas vozes  
	1.3 Narrativas de resistência em “Insubmissas lágrimas de mulheres”  
	CAPÍTULO 2 
	2.1 A vivência que permeia o pensamento de Hannah Arendt 
	2.2 Narrativas que carregam um sentido de ser  
	2.3 Ensaios biográficos arendtianos  
	CAPÍTULO 3 
	3.1 Narrar para existir: Escrevivência e seu potencial narrativo para Psicologia 
	3.2 Meu lugar de escuta e escrita   
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	BIBLIOGRAFIA 






